# المرابع المراب

تصنيف اللمِهام أنجليش ، المحدّث ، الفقيد ، فخرالاندلس المحدّث أحمد بن سعيب ربن حزم أبي محمد على بن أحمد بن سعيب ربن حزم المتوفى سيّب تد ٢٥٦ هـ .

طبعت مُحققة تعن النسخة الخطيّة التي بين أيدينا ، وَمُقابَلة على النسختين الخطيّة ين الخطيّة ين المحفوظة ين بدار الكتب المصريّة والمرقمتين ١١ و ١٣ ، مِن علم الأصول ، كار الكتب على النسخة التي حققها الاستناد

الشيخ المحر محتريث كر

الحجنزوالاول

• ----

# 多的多别的

قال الفقيه الامام أبو محمد ، على بن احمد ، رحمة الله عليه ورضوانه :
الحمد لله الذي امتن علينا بنعم عامة وخاصة . فيم النوع الآدمي بأن
أرسل اليهم رسلا مبشرين ومنذرين ليهلك من هلك عن بينة ، ويحيي من حي
عن بينة ، وخص من شاء منهم بأن وفقه للحق وهداه له ، ويسره لفهمه ،
وسدده لاختياره ، وسهل عليه سبيله ، وخذل (١) منهم من شاء فطبع
على قلبه ، ووعر عليه طريق الحق . ووفق قوما في سبيل ما ، ومنعهم التوفيق
في سبيل أخرى كما قال عز وجل : « من يشأ الله يضلله ومن يشأ يجمه على
صراط مستقيم . ولا يسئل عما يفعل وهم يسئلون » دون أن يجبر مريد حق
على إدادته ، أو يقسر قاصد باطل على قصده ، أو يحول بين أحد وبين ما دعاه
تعلى اليه أو ندبه اليه لكن . كما قال عز وجل : «حبب اليكم الإيمان وزينه
في قلوبكم وكره اليسكم الكفر والفسوق والعصيان ، أو لئك هم الراشدون
فضلا من الله ونعمة والله عليم حكيم » . وكما قال تعالى : « أفن زين له سوء
عمله فرآه حسنا » . وقال تعالى : « وكذلك زينا لكل أمة عملهم » . وكما قال
النبيان الفاضلان صلى الله عليهما ابراهيم ويوسف إذ يقول ابراهيم : « لئن لم

<sup>(</sup>١) في رقم ١١: ومنع من شاء وطبع الخ

كيدهن أصب اليهن وأكن من الجاهلين ٥. وصلى الله على محمدعبده ورسوله الى جميع الجرف والانس بالدين القيم بشيراً ونذيراً . وداعيا الى الله باذنه وسراجا منيراً

« وبعد » فان الله عزوجل ركب في النفس الانسانية قوى مختلفة \* فنها عدل يزين لها الانصاف ويحبب اليها موافقة الحق. قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمَى بالعدل والاحسان ». وقال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والاقرىين » \* ومنها غضب وشهوة يزينان لها الجور ويعميانها عن طريق الرشد قال تعالى: ﴿ وَاذَا قَيْلُ لَهُ اتَّقَ الله أخذته العزة بالانم فحسبه جهنم » وقال تعالى : «كل حزب بما لديهـــم فرحون » . فالفاضل يسر لمعرفته بمقدار مامنحه الله تعالى ، والجاهل يسر لما لايدرى حقيقة وجهه ولما فيه وباله فى أخراه وهلاكه فى معاده \* ومنها فهم يليح لها الحق من قريب ، وينير لها في ظلمات المشكلات ، فترى به الصواب ظاهراً جليا \* ومنها جهل يطمس عليها الطرق ويساوى عندها بين الســبل ، فتبتى النفس فى حيرة تتردد ، وفى ريب تتلدد ، ويهجم بها على أحد الطرق المجانبة للحق، المنكبة عن الصواب تهوراً واقداماً، أو جبنا أو إحجاماً، أو إلفا وسوء اختيار . قال تعالى : « هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعامون » وقال تعالى: « أنما يخشى الله من عباده العاماء » \* ومنها قوة التمييز التي سهاها الاوائل المنطق ، فجعل لها خالقها بهذه القوة سبيلا الى فهم خطابه عز وجل ، والى معرفة الاشياء على ماهى عليه ، والى إمكان التفهم الذى به ترتقي درجة الفهم ويتخلص من ظلمة الجهل فبها تكون معرفة الحق من الباطل. قال تعالى : ﴿ فبشرعبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هـ داهم الله وأولئك هم اولوا الالباب» \* ومنها قوة العقل التي تعين النفس المميزة على نصر العدل وعلى إيثار مادلت عليه صحة الفهم،

وعلى اعتقاد ذلك علما ، وعلى اظهار باللسان وحركات الجسم فعلا ؛ وبهذه القوة التي هي العقل تتأيد النفس الموفقة لطاعته على كراهية الحود عن الحق، وعلى رفض ماقاد اليه الجهل والشهوة . والغضب المولد للعصبية . وحمية الجاهلية . فن اتبع ما أناره له العقل الصحيح نجا وفاز ، ومن عاج عنه هلك ، وربما أهلك . قال تعالى : « ان في ذلك لذ كرى لمن كان له قلب أو التي السمع وهو شهيد »

قال أبو محمد على :أراد بذلك العقل. وأما المضغة المسهاة قلبا فهى لكل أحد متذكر وغير متذكر . ولكن لما لم ينتنع غير العاقل بقلب صاركن لاقلب له . قال تعالى شاهداً لما قلنا : « افلم يسيروا فى الارض فتكون لهم قلوب يعقلون بها » . وقال بعض السلف الصالح : « ترى الرجل لبيبا داهيا فطنا ولا عقل له » فالعاقل من أطاع الله عز وجل

قال ابو محمد على : هده كلة جامعة كافية ، لان طاعة الله عز وجل ، هى جماع الفضائل واجتناب الرذائل ، وهى السيرة الفاضلة على الحقيقة التى تخيرها لنا واهب النم ، لا إله الاهو ، فلا فضيلة الا اتباع ما أمر الله عز وجل به ، اوحض عليه . ولا رذيلة الا ارتكاب مانهى الله تعالى عنه او نزه منه . واما الكيس في امور الدنيا لايبالى المرء ماوافق في استجلاب حظه فيها ، من علو صوت أو عرض جاه أو نمو مال أو نيل لذة من طاعة أو معصية ، فليس ذلك عقلا بل هو سخف وحمق ونقص شديد وسوء اختيار وقائد إلى الهلاك في دار الخلود . وقد شهد ربنا تعالى ان متاع الدنيا غرور . وقد علمنا ان تارك الحق ومتبع الغرور سخيف الاختيار ، ضعيف العقل ، فاسد التمييز . وبرهان ذلك ان كل تمييز في انسان بان به عن البهائم فهو يشهد ان اختيار الشيء القليل في عدده ، الضعيف في منفعته ، المشوب بالا لام والمكاره ، الفاني بسرعة على الكثير في عدده ، العظيم في منفعته ، الخالص

من الكدر والمضار ، الخالد ابداً ، حق شديد وعدم للعقل البتة . ولو ان امراً خير في دنياه بين سكناه مائة عام في قصر أنيق ، واسع ، ذى بساتين وانهار ورياض واشجار ونواوير وازهار وخدم وعبيد وامن فاش وملك ظاهر ومال عريض ، الا ان في طريقه الى ذلك مشى يوم كامل في طريق فيها بعض الحزونة لاكلها ، وبين ان يمشى ذلك اليوم في طريق فيها مروج حسنة ، وفي خلالها مهالك ومخاوف وظلال طيبة ، وفي أثنائها أهوال ومتالف ، ثم يفضى عند تمام ذلك اليوم الى دار ضيقة ، ومجلس ضنك ذى نكد وشقاء وخوف وفقر وإقلال ، فيسكنها مائة عام ، فاختار هذه الدار الحرجة لسرور يوم ممزوج بشوائب البلاء ، يلقاه في طريقه نحوها لكان عند كل من سمع خبره ذا آفة شديدة في تمييزه وفاسد المقل جداً ، ظاهر الحمق ، ردى عنره ذا آفة شديدة في تمييزه وفاسد المقل جداً ، ظاهر الحمق ، ردى الاختيار، مذموما مدحوراً ملوما . وهذه حال من آثر عاجل دنياه على آجل أخراه ، فكيف بمن اختار فانياعن قريب على مالايتناهي أبدا . اللهم الا أن يكون شاكا في منقلبه ، متحيراً في مصيره فتلك اسواً ، بل هي التي لاشوى يكون شاكا في منقلبه ، متحيراً في مصيره فتلك اسواً ، بل هي التي لاشوى يكون شاكا في منقلبه ، متحيراً في مصيره فتلك اسواً ، بل هي التي لاشوى يكون شاكا في منقلبه ، متحيراً في مصيره فتلك اسواً ، بل هي التي لاشوى يكون شاكا في منقلبه ، متحيراً في مصيره فتلك اسواً ، بل هي التي لاشوى يكون شاكا في منقلبه ، متحيراً في مصيره فتلك اسواً ، بل هي التي لاشوى

وكل قلنا فلم نقله جزافا بل لم نقل كلة فى ذلك كله الا مما قاله الله تعالى شاهداً بصحته ، وميزه العقل ، عالما بحقيقته ، والحمد لله رب العالمين . وان الله عز وجل ابتلى الامم السالفة بانبياء ابتعثهم الى قومهم خاصة ، فؤمن وكافر . فريق فى الجنة وفريق فى السعير . ثم انه تعالى بعث نبيه المختار ، وعبده المنتجب من جميع ولد آدم ، محمداً صلى الله عليه وسلم الهاشمى المكى ، الى جميع خلقه من الجن والانس ، فنسخ بملته جميع الملل ، وختم به الرسل ، وخصه بهذه الكرامة ، وسوده على جميع أنبيائه، واتخذه صفيا ونجيا وخليلا ورسولا فلا نبى بعده ، ولا شريعة بعد شريعته الى انقضاء الدنيا . وإذ قد تيقنا أن الدنيا ليست دار قرار ، ولكنها دار ابتلاء واختبار

ومجاز الى دار الخلود ، وصح بذلك انه لا فائدة فى الدنيا وفى الكون فيها الا العلم بما امر به عز وجـل وتعليمه أهل الجهل ، والعمل بموجب ذلك ، وان ما عدا هذا مما يتنافس فيــه الناس من بعد الصوت غرور، وان كل ما تشره اليه النفوس الجاهلة من غرض (١) خسيس خطأ ، الا ما قصد به إظهار العدل وقع الزور، والحسكم بأمر الله تعالى وبأمر رسوله صلى الله عليه وسلم ، واحياء سنن الحق ، واماتة طوالع الجور . وان ما تميل اليه النفوس الخسيسة مر . اللذات بمناظر مألوفة متغيرة عما قليل ، وأصوات مستحسنة متقضية بهبوب الرياح ، ومشام مستطرفة منحلة بعيد ساعات ، ومذاوق مستحدبة مستحيلة في أقرب مدة أقبح استحالة ، وملابس معجبة متبدلة فيأيسر زمان تبدلا موحشا ، باطل . وان كل ما يشتغل به أهل فساد التمييز من كسب المال المنتقل عما قريب ، فضول . الا ما أقام القوت وأمسك الرمق وانفق في وجوه البرالموصلة الى الفوز في دارالبقاء . كان أفضل ماعاناه المرء العاقل بيان مايرجو به هدى أهل نوعه ، وانقاذهم من حيرة الشك وظلمة الباطل، وإخراجهم الى بيان الحق ونور اليقين. فقد أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم ان من هدى الله به رجلا واحداً فهوخير له من حمرالنعم. وأخبر عليه السلام ان من سن سنة خير في الاسلام ، كان له مثل أجركل من عمل بها ، لاينتقص ذلك من أجورهم شيئًا. وغبط من تعلم الحكمة وعلمها ؛ فنظرنا بعون الله خالقنا تعالى لنا في هذه الطريق الفاضلة التي هي ثمرة بقائنا في هذه الدنيا فوجـدناها على وجوه كثيرة ؛ فن أوكدها واحسنها مغبة ، بيان الدين(٢) واعتقاده والعمل به الذي الزمنا اياه خالقنا عزوجل على لساذرسوله صلى الله عليه وسلم ، وشرح الجمل التي تجمع اصناف احكامه . والعبارات

<sup>(</sup>۱) فى رقم ۱۲ : من عرض السلطان خسيس الخ (۲) فى رقم ۱۱ بدون واو واعتقاده : وفيها : والعبادات بدل والعبارات الواردة فيه

الواردة فيه فان بمعرفة العقدة من عقد تلك الجمــل يلوح الحق في الوف من المسائل غلط فيها الوف من الناس: فأنم من قلدهم إنمين. إنم التقليد وإنم الخطأ ، ونقصت أجور من اتبعهم مجتهداً من كفلين الى كفل واحد . ومن وفقه الله تعالى لبيان مايتضاعف فيه اجر المعتقد والعامل بما عضده البرهان فقد عرضه لخير كثير، وامتن عليــه بتزايد الاجر، وهو في التراب رميم. وذلك حظ لايزهد فيــه الامحروم. فكتبنا كتابنا المرسوم بكتاب التقريب ، وتكلمنا فيه على كيفية الاستدلال جملة ، وانواع البرهان الذي به يستبين الحق من الباطل في كل مطلوب ، وخلصناها ممايظن أنه برهان وليس ببرهان، وبيناكل ذلك بيانا سهلا لا إشكال فيه، ورجونا بذلك الأجر من الله عز وجل فكان ذلك الكتاب أصلا لمعرفة علامات الحق من الباطل، وكتبنا ايضاكتابنا المرسوم بالفصل؛ فبينا فيه صواب ما اختلف الناس فيه مر • الملل والنحل بالبراهين التي أثبتنا جملها في كتاب التقريب. ولم ندع بتوفيق الله عز وجل لنا للشك في شي من ذلك مساغا، والحمد لله كثيراً، ثم جمعنا كتابنا هذا وقصدنا فيه بيان الجمل (في مراد الله عزوجلمنا) (١) فيما كلفناهمن العبادات والحكم بين الناس بالبراهين التي احكمناها في الكتاب المذكور آنفا. وجعلنا هـذا الكتاب بتأييد خالقنا عز وجـل لنا ، موعبا الحكم فيما اختلف فيه الناس من اصول الاحكام في الديانة مستوفى ، مستقصى، محــذوف الفضول، محكم الفصول، راجين ان ينفعنا الله عز وجل به يوم فقرنا الى مايثقل به ميزاننا من الحسنات ، وان ينفع به تعالى من يشاء من خلقه ، فيضرب لنا في ذلك بقسط ، ويتفضل علينا منه بحظ ، فهو الذي لايخيب رجاء من قصده بأمله وهو القادر على كل شيء لا إله الا هو .

<sup>(</sup>۱) هذه الجلة غير واردة في رقم ۱۱

وهـذا حين نبـدأ في ذلك بحول الله تعالى وقوته فنقول وبالله تعالى التوفيق: انه لماصح ان العالم مخلوق وان له خالقًا لم يزل عز وجل ، وصح أنه ابتعث رسوله محمداً صلى الله عليه وسلم الى جميع الناس، ليتخلص من اطاعه من اطباق النيران المحيطة بنا الى الجنــة المعدة لاوليائه عز وجل وليكب من عصاه في النار الحامية ، وصح أنه الزمنا على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم شرائع من أوامر ونواه وإباحات باستعمال تلك الشرائع يوصل الى الفوز وينجى من الهلاك، وصح انه أودع تلك الشرائع في الكلام الذي آمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بتبليغه الينا وسماه قرآ نا ،وفى الكلام الذي أنطق به رسوله صلى الله عليه وسلم وسهاه وحيا غير قرآن ، والزمنا في كل ذلك طاعة نبيه عليه السلام ، لزمنا تتبع تلك الشرائع في هذين الكلامين لنتخلص بذلك من العذاب وتحصـل على السـلامة والحظوة فى دار الخلود ووجدناه تعالى قد الزمنا ذلك بقوله فى كتابه المنزل: « وماكان المؤمنون لينفروا كافة فلولا نفر منكل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا فى الدين ولينذروا قومهم اذا رجعوا اليهم لعلهم يحذرون » . فوجب علينا ان ننفرلما استنفرنا له خالقنا عز وجل فوجدناه قد قال في القرآن الذي قد ثبت انه من قبله عزوجل والذى او دعه عهو ده الينا اللازمة لنا : « ياأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الآمر منكم فان تنازعتم فى شيء فردوه الى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر »

قال أبو محمد: فنظرنا في هـذه الآية فوجدناها جامعة لكل ماتكام الناس فيه أولهم عن آخرهم مما اجمعوا عليه واختلفو فيه من الاحكام والعبادات التي شرعها الله عز وجل لهم لايشـذ عنها شيء من ذلك ؛ فكان كتابنا هذا كله في بيان العمل بهذه الآية وكيفيته وبيان الطاعتين المأمور بهما لله تعالى ولرسوله عليه السلام وطاعة اولى الأمر ، ومن هم أولوا الأمر،

وبيان التنازع الواقع منا ، وبيان مايقع فيه التنازع بينناوبيان رد ماتنوز ع فيه الى الله تعالى ورسوله عليه السلام. وهذا هو جماع الديانة كامها. ووجدناه قد قال تعالى : ﴿ اليوم أ كملت لكم دينكم وأعمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دينا » فايقنا ان الدين قد كمل وتناهى وكلما كمل فليس لاحد أن يزيد فيه ولا أن ينقص منه ولا أن يبدله ، فصح بهذه الآية يقينا ان الدين كله لا يؤخذ الا عن الله عز وجل . ثم على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم . فهو الذى يبلغ الينا أمر ربنا عز وجل ونهيه وإباحته لامبلغ الينا شيئا عن الله تعالى أحد غيره. وهو عليه السلام لايقول شيئًا من عنه نفسه لكن عن ربه تعالى ثم على ألسنة أولى الأمر منا .فهم الذين يبلغون الينا جيلا بعد جيل ما أتى به رسول الله صلى الله عليه وسـلم عن الله تعالى ، وليس لهم ان يقولوا من عند أنفسهم شيئًا أصلا لكن عن النبي عليه السلام، هذه صفة الدين الحق الذي كل ماعداه فباطل وليسمن الدين ، إذ مالم يكن من عند الله تعالى فليس مر \_ دين الله أصلا. ومالم يبينه رسول الله صلى الله عليه وسلم فليس من الدين أصلا. ومالم يبلغه الينا أولوا الآم منا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فايس من الدين أصلا . فبينا بحول الله تعالى وقوته غلط من غلط فى هــذا الباب بان ترك ما هو من الدين مخطئًا غير عامد للمعصية أو عامداً لها أو أدخل فيه ماليس منه كذلك فلا يخرج البتة الخطأ في أحكام الديانة عن هذين الوجهين. إما ترك وإما زيادة. ولخصنا الحق تلخيصا لايشكل على من نصح نفسه . وقصد الله عز وجل بنيته. وماتوفيقنا الا بالله عز وجل وجملنا كتابنا هــذا أبوابا لنقرب على من أراد النظرفيه. ويسهل عليه البحث عما أراد الوقوف عايه منه . رغبة منا في إيصال العلم الى من طلبه ورجاء تواب الله عز وجل فى ذلك . وبالله تعالى نتأيد .

باب ترتیب الابواب ؛ وهو الباب الثانی – اذ الباب الاول فی صــدر هذا الکتاب وذکر الغرض فیه وهو الذی تم قبل هذا الابتداء

الباب الثاني — هذا الذي نحن فيه وهو ترتيب أبواب هذا الكتاب الباب الثاني — هذا الذي نحن فيه وهو ترتيب أبواب هذا الكتاب الباب الثالث — في إثبات حجج العقلو بيان ما يدركه العقل على الحقيقة وبيان غلط من ظن في العقل ماليس فيه

الباب الرابع — في كيفية ظهور اللغات التي يعبر بها عن جميع الاشياء ويتخاطب بهاالناس

الباب الخامس - في الالفاظ الدائرة بين أهل النظر

الباب السادس — هل الاشياء في العقل على الحظر أوالاباحة. أم لاعلى واحد منهما لكن على ترقب ما يرد فيها من خالقها عز وجل

الباب السابع — في أصول أحكام الديانة وأقسام الممارف وهل على النافى دليل أم لا

الباب الثامن - في معنى البيان

الباب التاسع - في تأخير البيان

الباب العاشر - في القول بموجب القرآن

الباب الحادى عشر — في الاخبار التي هي السنن — وفي بعض فصول هذا الباب — سبب الاختلاف الواقع بين الائمة

الباب النانى عشر - فى الاوام، والنواهى الواردة فى القرآن والسنة والأخذ بالظاهر منهما وحمل كل ذلك على الوجوب والفور. أو الندب أو التراخى الباب الثالث عشر - فى حماما على العموم أو الخصوص

الباب الرابع عشر - في أقل الجمع الوارد فيها

الباب الخامس عشر - في الاستثناء منها

الباب السادس عشر - في الكناية بالضمير

الباب السابع عشر - في الكناية بالاشارة

الباب الثامن عشر - في المجاز والتشبيه

الباب التاسع عشر — في أفعال رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي الشيء يراه أو يبلغه فيقره صامتا عن الأمر به أوالنهي عنه

الباب الموفى عشرين - في النسخ

م الباب الحادى والعشرون — في المتشابه من القرآ نوالمحكم والفرق بينه و بينه و بين الحديث بين الحدال والحرام

الباب الثاني والعشرون - في الاجماع

الباب الثالث والعشرون — في استصحاب الحال و بطلان العقود والشروط الا مانص عليه منها أو اجمع على صحته وهو باب من الدليل الاجماعي الباب الرابع والعشرون — في أقل ما قيل وهو أيضا نوع من أنواع الدليل الاجماعي

الباب الخامس والعشرون — في ذم الاختلاف والنهى عنه الباب الخامس والعشرون — في أن الحقق واحدوسائر الاقوال كلها خطأ الباب السابع والعشرون — في الشذوذ ومعنى هذه اللفظة وإبطال التمويه بذكرها

الباب الثامن والعشرون — في تسمية الفقهاء المعتد بهم في الخلاف بعد الصحابة رضي الله عنهم

الباب التاسع والعشرون— في الدليل النظرى والفرق بينه وبين القياس الباب الموفى ثلاثين — في لروم الشريعة الاسلامية لكل مؤمن وكافر ووقت لزوم الشرائع للانسان

الباب الحادى والثلاثون — في صفة طلب الفقه . وصفة المفتى . وصفة الاجتهاد . وما يلزم لكل واحد طابه من دينه

الباب الثانى والثلاثون – فى وجوب النيات فى الاعمال والفرق بين الخطأ المقصود بلا نية والخطأ غير المقصود ، والعمد المقصود بالفعل والنية جميعا وحيث يلحق عمل المرء غيره من إثم وبر وحيث لايلحق

الباب الثالث والثلاثون — في شرائع الانبياء قبل نبينا صلى الله عليه وسلم أتلزمنا أم لا

الباب الرابع والثلاثون – فى الاحتياط وقطع الذرائع الباب الخامس والثلاثون – فى إبطال الاستحسان والاستنباط والرأى الباب الحامس والثلاثون – فى إبطال التقليد

الباب السابع والثلاثون — في دليل الخطاب الباب الثامن والثلاثون — في إبطال القياس

الباب التاسع والثلاثون – في إبطال العلل التي يدعيها أهـل القياس والفرق بينها وبين العلل الطبيعية التي هي العلل على الحقيقة. والكلام في الاسباب والاغراض والمعانى والعلامات والأمارات

الباب الموفى أربعين - فى الاجتهاد ما هو وبيانه ومن هو معذور باجتهاده ومن ليسمعذوراً به . ومن يقطع عليه انه أخطأ عندالله عزوجل فيما أداه اليه اجتهاده ومن لايقطع عليه انه مخطى عند الله عز وجل وان خالفناه

# الباب الثالث \_ في إثبات حجم العقول

قال أبو محمد: قال قوم لا يعلم شيء الابالالهام. وقال آخرون لا يعلم شيء الابقول الامام ـ وهو عندهم رجل بعينه الا أنه الآن مذمائة عام وسبعين عاما معدوم المكان، متلف العين، ضالة من الضوال. وقال آخرون لا يعلم شيء الا بالخبر. وقال آخرون لا يعلم شيء الا بالتقليد واحتجوا في إبطال

حجة العقل بأن قالوا: قديرى الانسان يعتقد الشيء ويجادل عنه ولايشك في أنه حق ثم يلوح له غير ذلك ، فلو كانت حجج العقول صادقة لما تغيرت أدلتها .

قال أبو محمد: هذا تمويه فاسد ولا حجة لهم على مثبتي حجج العقول في رجوع من رجع عن مذهب كان يعتقده ويناضل عنه . لا ننا لم نقل ان كل معتقد لمذهب ما فهو محق فيه . ولا فلنا ان كل ما استدل به مستدل ما على مذهب فهو حق، ولو قلنا ذلك لفارقنا حكم العقول. لكن قلنا ان من الاستدلال مايؤدى الى مذهب صحيح اذا كان الاستدلال صحيحاً من تبا ترتيبًا قويما على ماقد بيناه وأحكمناه غاية الأحكام في كتاب التقريب، وقد يوقع الأستدلال اذا كان فاسدا علىمذهب فاسد وذلك اذا خولف بهطريق الاسـتدلال الصحيح. وقد نبهنا على الشعاب (١) والعوارض المعترضة في طريق الاستدلال وبيناها وحذرنا منها في الكتاب المذكور، ولم ندع هنالك فى تبيين كل ماذكرناه علقة وأوضحاناه غاية الايضاح، فالراجع عن مذهب إلى مذهب لابدً له ضرورة من أن يكون احد استدلاليه فاسدا ؛ إما الآول، وإما الثاني وقد يكونان معا فاسدين فينتقل من مذهب فاسد الى مذهب فاسد . أو من مذهب صحيح الى مذهب فاسد أو من مذهب فاسد الى مذهب صحيح. لابد من أحد هذه الوجوه. ولا يجوز أن يكونا صحيحين معا البتة. لأن الشي لا يكون حقا باطلا في وقت واحــد من وجه واحد. وقد يكون اقساما كثيرة كالها باطل الا واحدا فينتقل المرء من قسم فاســد منها الى آخر فاسد، وهذا إنما يعرض لمن غبن عقله ولم ينعم النظر فمال بهوى أو تهو "ر بشهوة أو أحجم لفرط جبنــه . أو لمن كان جاهلا بوجوه طرق الاستدلال الصحيحة لم يطالمها ولاتعلمها، وأكثر مايقع ذلك

<sup>(</sup>١) في رقم: ١٢ على الشغب

فيما أخذ من مقدمات بعيدة فكان الطريق المؤدى من أوائل المعارف الى صحة المذهب المطلوب طريقا بعيداً كثيرالشعب، فيكل فيها الذهن الكايل ويدخل مع طول الأمر. وكثرة العمل. ودقته السئامة فيتولد فيها الشك والخبال والسهو . كما يدخله ذلك على الحاسب في حسابه . على أن الحساب علم ضرورى لايتناقض فيجد اء\_دادا متفرقة في قرطاس ، فاذا أراد الحاسب جمعها فان كثرت جــداً فربما غفل وغلط. حتى اذا حقق وتثبت ولم يشغل خاطره بشي وقف على اليقين بلاشك ، هذا شي يوجـد حساكم ترى وقد يدخل أيضاً على لنلحواس فيرى المرء بعينه شخصا فربما ظنه زيدا وكابر عليه حتى اذا تثبت فيــه علم انه عمرو . وهكذا يعرض في الصوت المسموع وفي المشموم وفى الماموس وفى المذوق ، وقدد يعرض ذلك فى الشيء يطلبه المرء وهو بين يدبه فى جملة أشــياء كثيرة فيطول عناؤه فى طلبه ويتعذر عليــه وجوده ثم يجده بعد ذلك فلا يكون عـدم وجوده إياه مبطلا لكونه بين يديه حقيقة ، فكذلك يعرض في الاستدلال ، وليس شي من ذلك عوجب بطلان صحة ادراك الحواس ولاصحة ادراك العقل الذي به علمت صحة ما أدركته الحواس، ولولاه لم نعلم أصلا. كما أن حواس المجنون المطبق والمغشى عليه لايكاد ينتفع بها. وقل مايعرض هذا في أعداد يسيرة ولا فيما أخذ بمقدمات قريبة من أوائل المعارف . ولاسبيل الى أن يعرض ذلك فيما أوجبته أوائل المعارف الالسوفسطائى رقيع يعلم يقينا بقلبه أنه كاذب وأنه مبطل وقاح ، أو لممرور ممسوس ينبغي أن يعالج دماغه فهذا معذور ، وإنما نكلم الأنفس لسنا نقصد بكلامنا الالسنة. ولا علينا قصر الالسنة بالحجة الى الاذعان بالحق، وإنما علينا قسر الانفس الى تيقن معرفته فقط. فهذا الذى ظنوه من رجوع من كان على مذهب ما الى مذهب آخر ان ذلك كله حجج عقل تفاسدت انما هو خطأ صريح فمن هنا دخلت عليهم الشبهة . وإنما بيان ذلك أن ما كان من الدلائل صحيحا مسبورا محققا فهو حجة العقل، وماكان منها بخلاف ذلك فليست حجة عقل بل العقل يبطلها . فسقط ماظنوا والحمد لله رب العالمين ، وقد أحكمنا هذا غاية الاحكام والحمد لله رب العالمين في باب أفردناه لهذا المعنى في آخر كتابنا المرسوم بالقصل . ترجمته باب الكلام على من قال بتكافئ الأدلة . وقد سألوا أيضاً فقالوا : بأى شيء وقتم صحة حجة العقل . أبحجة عقل أم بغير ذلك . فان قلتم عرفناها بحجة العقل في ذلك نازعنا كم ، وإن قلتم بغير ذلك فهاتوه .

قال أبو محمد: وهذا سؤال مبطلى الحقائق كلها . والجواب على ذلك وبالله تعالى التوفيق . أن صحة ما أوجبه العقل عرفناه بلا واسطة وبلازمان . ولم يكن بين أول أوقات فهمنا وبين معرفتنا بذلك مهلة البتة . فني أول اوقات فهمنا علمنا أن الكل أكثر من الجزء . وأن كل شخص فهو غير الشخص الآخر . وأن الشي لا يكون قائما قاعدا في حال واحدة . وأن الطويل أمد من القصير . وبهذه القوة عرفنا صحة ماتوجبه الحواس وكلا لم يكن بين أول أوقات معرفة المرء وبين معرفته به مهلة ولا زمان فلا وقت للاستدلال فيه . ولا يدرى احد كيف وقع له ذلك (١) ، الا انه فعل الله عنو وجل فى النفوس فقط . ثم من هذه المعرفة انتجنا جميع الدلائل . ثم تقول له إن كنت مسلما فقط . ثم من هذه المعرفة انتجنا جميع الدلائل . ثم تقول له إن كنت مسلما فالقرآت يوجب صحة حجج العقول على ماسنورده فى آخر هذا الباب فالقرآت يوجب صحة حجج العقول على ماسنورده فى آخر هذا الباب المنا المرسوم بالنقريب . وتقصينا (٢) هذا الشؤال فى كتابنا المرسوم بالنقريب . وتقصينا (٢) هذا الشك وبينا خطأه بعون الله تعالى وليس كتابنا هذا مكان الكلام مع هؤلاء .

<sup>(</sup>١) فىرقم ١١: ولا وقدالاستدلال فيه ولا يدرك احد كيف وقع لنا ذلك

 <sup>(</sup>۲) في رقم ۱۱ : ونقضنا ٠

قال ابو محمد: ويقال لمن قال بالالهام ما الفرق بينك وبين من ادعى أنه ألهم بطلان قولك فلا سبيل له الى الانفصال عنه . والفرق بين هذه الدعوى ودعوى من ادعى انه يدرك بعقله خلاف مايدركه ببديهة العقل وبين مايدركه بأوائل العقل انكل من فى المشرق والمغرب اذا سئل عما ذكرنا أننا عرفناه باوائل العقل أخبر عمل مانخبر سواء بسواء وأن المدعين للألهام ولادراك مالا يدركه غيرهم باول عقله لا يتفق اثنان منهم على مايدعيه كل واحد منهم إلهاما أو ادراكا ، فصح بلاشك أنهم كذبة . وان الذي بهم وسواس . وأيضا فان الالهام دعوى مجردة من الدليل ولو أعطى كل امرى بدعواه المدراة لما ثبت حق ولابطل باطل . ولا استقر ملك أحد على مال . بدعواه المدراة لما ثبت حق ولابطل باطل . ولا استقر ملك أحد على مال . ولا انتصف من ظالم . ولا صحت ديانة احد أبدا ، لانه لا يعجز أحد عن أن يتول ألهمت ان دم فلان حلال وان ماله مباح لى اخذه وان زوجه مباح لى وطؤها وهذا لاينفك منه ؛ وقديقع فى النفس وساوس كثيرة لا يجوز أن تكون حقا . واشياء متضادة يكذب بعضها بعضا . فلا بد من حاكم عين الحق منها من الباطل . وليس ذلك الا العقل الذى لا تتعارض دلائله ، وقد بينا ذلك فى كتاب التقريب .

قال ابو محمد: ويقال لمن قال بالامام بأى شيء عرفت صحة قول الامام أبيرهان. أم بمعجزة. أم بالالهام. أم بقوله مجردا ? فان قال ببرهان كلف بأن يأتى به ولاسبيل له اليه ،وان قال بمعجزة ادعى البهتان لاسيا الآن وهم يقرون انه قدخني عنهم موضعه منذ مائة وسبعين عاما، وإن قالوا بالالهام سئلوا بما ذكرنا في ابطال الالهام ، وان قالوا بقوله مجردا سئلوا عن الفرق بين قوله وقول خصومهم في ابطال مذهبهم دون دليل ولاسبيل الى وجه خامس اصلا.

قال أبو محمد: ويقال لمن قال بالتقليد ماالفرق بينك وبين من قلد غــير

الذى قلدت انت بل كفر من قلدته انت أو جهله ، فان أخذ يستدل فى فضل من قلده كان قد ترك التقليد وسلك فى طريق الاستدلال من غير التقليد وقد افردنا فى ابطال التقليد بابا ضخما قرب آخر كتابنا هذا استوعبنا فيه ابطاله وبالله التوفيق .

قال ابو محمد على: ويقال لمن قال لا يدرك شيء الا من طريق الخبر اخبرنا الخبر كله حق في أم كله باطل . أم منه حق وباطل . فان قال هو باطل كله كان قد ابطل ماذكرانه لا يعلم شيء الا به وفي هذا ابطال قوله وابطال جميع العلم ، وإن قال حق كله عورض باخبار مبطلة لمذهب فلزمه ترك مذهبه لذلك أو اعتقاد الشي وضده في وقت واحد وذلك مالا سبيل اليه ، وكل مذهب أدى الى المحال والى الباطل فهو باطل ضرورة . فلم يبق الا أن من الخبر حقا وباطلا . فاذا كان كذلك بطل أن يعلم صحة الخبر بنفسه إذ لافرق بين صورة الحق منه وصورة الباطل . فلا بد من دايل يفرق بينهما ، وليس ذلك الا لحجة العقل المفرقة بين الحق والباطل .

قال أبو محد على: ثم يقال لجميعهم بأى شيء عرفتم صحة مآمدعون اليه وصحة التوحيد والنبوة ودينك الذي أنت عليه ? أبعقل دلك على صحة كل ذلك أم بغيرعقل ? و بأى شيء عرفت فضل من قلدت أوصحة ما ادعيت انك ألهمته بعد أن لم تكن ملهما اليه ولا مقلداً له برهة من دهرك ، و بأى شيء عرفت صحة ما بلغك من الاخبار بعد إن لم تكن ملغتك وهل لك عقل أم لاعقل لك ? فان قال : عرفت كل ذلك بلا عقل ولا عقل لى فقد كفينا مؤنته و بلغنا من نفسه أكثر مما رغبنا منه ، فاننا انما رغبنا منه الاعتراف بالخطأ فقد زادنا في نفسه منزلة لم ترغبها منه ، وسقط الكلام معه ولزمنا السكوت عنه ، والاكنا في نصاب من يكلم السكارى الطافين والمجانين المتعرين على الطرق ، فان قال لى عقل و بعقلى عرفت ماعرفت فقد أثبت حجة العقل و ترك

مذهبه الفاسد ضرورة.

قال أبو محمد: واحتجوا في إبطال الجدال والمناظرة بآيات ذكروها وهي قوله تعالى: « لا حجة بيننا وبينكم الله يجمع بيننا واليه المصير. والذين يحاجون في الله من بعد ما استجيب لهم حجتهم داحضة عند ربهم وعليهم غضب ولهم عذاب شديد ».

قال أبو محمد: وهذه الآية مبينة وجه الجدال المذموم وهو قوله تعالى فيمن يحاج بعد ظهور الحق. وهذه صفة المعاند للحق، الآبى من قبول الحجة بعدظهورها، وهذا مذموم عند كلذى عقل. ومنها قوله تعالى: « وقالوا آلهتنا خير أم هو ماضربوه لك الا جدلا ? بل هم قوم خصمون ».

قال أبو محمد: وإنما ذم تعالى فى هـذه الآية من خاصم وجادل فى الباطل وعارض الآلهة التى كانوا يعبدون من حجارة لاتعقل بعيسى النبى العبد المؤيد بالمعجزات من إحياء الموتى وغير ذلك ، ومنها قوله تعالى: « الذين يجادلون فى آياتنا مالهم من محيص» ومنها قوله تعالى: « فان حاجوك فقل اسلمت وجهى لله ومن اتبعنى ».

قال أبو محمد قال تعالى: « ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا ». فصح بهذه الآية أن كلام الله تعالى لا يتعارض ولا يختلف. فوجدناه تعالى اثنى على الجدال بالحق وأمر به . فعلمنا يقينا أن الذى أمربه تعالى هوغير الذى بهى عنه بلاشك. فنظرنا فى ذلك لنعلم وجه الجدال المنهى عنه المذموم ، ووجه الجدال المأمور به المحمود ، لا أنا قد وجدناه تعالى قد قال : « ومن أحسن قولا بمن دعا الى الله وعمل صالحا » ووجدناه تعالى قدقال: « ادع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادهم بالتى هى أحسن . إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين » . فكان تعالى قد أوجب الجدال فى هذه الآية وعلم فيها تعالى جميع آداب الجدال تعالى قد أوجب الجدال فى هذه الآية وعلم فيها تعالى جميع آداب الجدال

كلها من الرفق ، والبيان ، والترام الحق ، والرجوع الى ما أوجبته الحجة القاطعة . وقال تعالى : «قل فأتوا بكتاب من عند الله هو أهدى منهما أتبعه إن كنتم صادقين . فان لم يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون أهواء هم ». ولم يأمر الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم أن يقول هذا شكا في صدق مايدعو اليه ، ولكن قطعا لحجتهم ، وحسما لدعواهم ، وإلزاما لهم . مثل ما النزم لهم من رجوعه الى الأهدى ، واتباعه الأمر الأصوب . واعلاما لنا أن من لم يأت بحجة على قوله يصير بها أهدى من قول خصمه ، ويبين أن الذي يأتى به هومن عند الله عزوجل فليس صادقا وانما هو متبع لهواه . وقال تعالى : « قالوا اتخذ الله ولدا سبحانه هو الغنى له مافى السموات وما فى الارض أن عند كم من سلطان بهذا أتقولون على الله مالا تعلمون . قل ان الذي يفترون على الله الكذب لا يفلحون » .

قال أبو محمد: فني هذه الآية بيان أنه لا يقبل قول أحد الا بحجة . والسلطان ههنا بلا اختلاف من أهل العلم واللغة هو الحجة ، وإن من لم يأت على قوله بحجة فهو مبطل بنص حكم الله عز وجل وانه مفتر على الله تعالى وكاذب عليه عز وجل بنص الآية لاتأويل ولا تبديل . وانه لايفلح اذا قال قولة لايقيم على صحتها حجة قاطعة ، ووجدناه تعالى قد علمنا في هذه الآيات وجوه الانصاف الذي هو غاية العدل في المناظرة وهو أنه من أتى ببرهان ظاهر وجب الانصراف الى قوله ، وهكذا نقول نحر اتباعا لربنا عز وجل بعد صحة مذاهبنا لاشكا فيها ولاخوفا منا . أن يأتينا احد بما يفسدها ، ولكن ثقة منا بانه لايأتي أحد بما يعارضها به ابدا لا ننا ولله الحمد اهل التخليص والبحث، وقطع العمر في طلب تصحيح الحجة واعتقاد الادلة، قبل اعتقاد مدلولاتها . حتى وفقنا ولله تعالى الحمد على ماثلج اليقين ؛ وتركنا أهل الجمل والتقليد في ربيهم يترددون ، وكذلك نقول فيا لم يصح عندناحتي الآن

فنقول مجدين مقرين ان وجدنا ماهوأهدى منه اتبعناه وتركنا مانحن عليه . وأنما هذا في مسائل تعارضت فيها الاحاديث والآى في ظاهر اللفظ ، ولم يقم لنا بيان الناسخ من المنسوخ فيها فقط ، أوفى مسائل وردت فيها احاديث لم تثبت عندنا ولعلما ثابتة في نقلما فان بلغنا ثباتها صرنا الى القول بها ، الا أن. هذا في اقوالنا قليل جدا والحمدلله رب العالمين. واما سائر مذاهبنا فنحن منها على غاية اليقين. وقال الله تعالى: «ولاتجادلوا اهل الكتاب الابالتي هي احسن الا الذين ظاموا منهم » .فامر عز وجـل كما ترى بايجاب المناظرة فى رفق . وبالأنصاف في الجدال وترك التعسف والبذاء والاستطالة الأعلى من بدأ بشيء من ذلك فيعارض حينئذ بما ينبغي ، وقال تعالى: ﴿ فَانْهَذُوا لَا تَنْهَذُونَ الا بسلطان» والسلطان الحجة كاذكرنا وقال تعالى «ألم تر الى الذي حاج ابراهيم فى ربه ». فذكر عز وجل تقرير ابراهيم عليه السلام قومه على نُقَـلة (١) الكواكبوالشمس والقمر التيكانوا يعبدون من دون اللهوان ذلك دليل على خلقها و برهان على حدوثها . فقال عز وجل: « وتلك حجتنا آتيناها ابراهيم على قومه ». وقد امرنا تعالى في نص القرآن باتباع ملة ابراهيم عليه السلام وخبرنا تعالى ان من ملة ابراهيم المحاجة والمناظرة فمرة للملك ومرة لقومه والاستدلال كااخبرناتعالى عنه ففرض علينا اتباع المناظرة لنصرف اهل الباطل الى الحق، وأن نطلب الصواب بالاستدلال فيما اختلف فيه المختلفون. قال الله عز وجل : «ان اولى الناس بابراهيم للذين اتبعوه وهذا النبى والذين آمنواوالله ولى المؤمنين». فنحن المتبعون لابراهيم عليه السلام في المحاجة والمناظرة فنحن اولى الناس به وسائر الناس مأمورون بذلك. قال الله تعالى: «فاتبعوا ملة ابر اهيم» ومن ملته المناظرة كما ذكرنا فمن نهى عن المناظرة والحجة فليعلم انه عاص لله عز وجل ومخالف لملة ابراهيم ومحمد صلى الله عليهما . قال الله عز وجل وقد

<sup>(</sup>١) نقلة الكواكب تحولها في المنازل.

أثنى على اصحاب الكهف: « انهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى وربطنا على قلوبهم إذ قاموا فقالوا ربنا رب السموات والارض لن ندءو من دونه إلها لقد قلنا أذا شططا، هؤلاء قومنا اتخذوا من دونه آلهة لولا يأتون عليهم بسلطان بين فمن اظلم ممن افترى على الله كذبا » . فاثنى الله عز وجل عليهم فى انكارهم قول قومهم اذ لم يتم قومهم على قولهم حجة بينة، وصدقهم تعالى في قولهم ان من ادعى قولا بلا دليل فهو منتر على الله عز وجل الكذب. وقال تعالى: « ومن اظلم ممن ذكر باكيات ربه فاعرض عنها » فلا اظلم ممن قامت عليه الحجة من كتاب الله تعالى ، ومن كلام نبيه صلى الله عليه وسلم فاعرض عنه، وهوالحجة القاطعة والبرهان الصادع. وقال تعالى: « فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلفوامره الى الله، ومن عاد فاولئك اصحاب النار هم فيها خالدون » . وقال تعالى : ﴿ بِل اتْبِعِ الذِّينَ ظَلْمُوا أَهُواءُهُمْ بِغَيْرِ عَلَمُ ». فأخبر تعالى كما تسمع ان من اتبع قولا وافقه بلا علم بصحته (١)فهوظالم وان من لم يرجع الى ما يسمع من الحق فهو من اهل النار . وقال تعالى : ﴿ وَمَنَ أَضَلَ ممن اتبع هواه بغير هدىمن الله ». وانكر الله تعالى ان يكذب المرء بما لا يعلم. فقال تعالى: « بلكذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولماياتهم تأويله ». فصح بكل ما ذكرنا الوقوف عما لانعلموالرجوع الى ما اوجبته الحجة بعد قيامها . وقال تعالى: « ومن اظلم ممن افترى على الله كذبا .وكذب بالحق لما جاءه ». قال ابو محمد: في هذه الآية كفاية في ايجاب ان لايصدق احد بما لم تقم عليه حجة ، وان لا يأبى ما قامت عليه الحجة . فمن اظلم ممن عرف ما ذكرنا واخذ بوسواس يقوم في نفسه ،أو بخبر لم يقم على وجوب تصديقه برهان، أو قلد انسانا مثله لعله عند الله تعالى على خلاف ما يظن ،وعلى كل حال فهو غير معصوم لكن يخطئ ويصيب. وقال تعالى: « قل هاتوا برهانكم ان كنتم

<sup>(</sup>١) فيرقم ١١: بلا علم يصحبه ٠

صادقين ». فأوجب تعالى ان من كان صادقا فى دعواه فعليه ان يأتى بالبرهان وان من لم يأت بالبرهان فهو كاذب مبطل أو جاهل. وقال تعالى : « ها أنتم هؤلاء حاججتم فيما لكم به علم فلم تحاجون فيما ليس لكم به علم». فلم يوجب تعالى المحاجة الا بعلم ومنع منها بغير علم . وقال تعالى : « فلا ممار فيهم إلا مراء ظاهرا »

قال ابو محمد: فلما وجدنا الله تعالى قد امر في الآيات التي ذكرنا بالحجاج والمناظرة ولم يوجب قبول شي الاببرهان وجب علينا تطلب الحجاج المذموم على ما قدمنا فوجدناه قد قال: « ويجادل الذين كفروا بالباطل ليدحضوا به الحق ، فذم تعالى كما ترى الجدال بغير حجة والجدال في الباطل والطل تعالى بذلك قول المجانين كل مفتون ملقن حجة ، وبين تعالى ان المفتون هو الذي لا يلةن حجة ، وان المحق هو الملقن حجـة على الحقيقة وهم اهل الحق. وقال تعالى : ﴿ الذبن بجادلون في آيات الله بغير سلطان اتاهم كبر مقتا عند الله وعند الذين آمنوا كذلك يطبع الله على كل قلب متكبر جبار ». فقد جمعت هـذه الآيات بيان الجدال المذموم والجدال المحمود الواجب، فالواجب هو الذي يجادل متوليـه في اظهار الحق ، والمذموم وجهان بنص الآيات التي ذكرنا: احدهامن جادل بغير علم: والثاني من جادل ناصرا للباطل بشغب وتمويه بعد ظهور الحق اليه . وفى هذا بيان ان الحق فى واحد وانه لا شي الا ما قامت عليــه حجة العقل ، وهؤلاء المذمومون هم الذين قال الله تعالى فيهم : ﴿ الم تر الى الذين يجادلون في آيات الله أنى يصرفون \*. وقوله تعالى: ﴿ ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ويتبع كل شيطان مريد »: وبقوله تعالى: « ومن الناس من يجادل فى الله بغير علم ولاهدى ولا كتاب منير ثانى عطفه ليضل عن سبيل الله له في الدنيا خزى ونذيقه يوم القيامة عذاب الحريق » . وبقوله تعالى : «ما يجادل فى آيات الله الا الذين كفروا فلا يغررك تقلبهم فى البلاد كذبت قبلهم قوم نوح والاحزاب من بعدهم وهمت كل امة برسولهم ليأخذوه وجادلوا بالباطل وليدحضوا به الحق فاخذتهم فكيف كان عقاب ». فبين تعالى كما ترى ان الجدال المحرم هو الجدال الذى يجادل به لينصر الباطل و يبطل الحق بغير علم.

قال ابو محمد: ويقال لمن ابى عن مطالبته الجدال ومعاناة طلب البرهان ان فرعون قال: « ما اريكم الا ما ارى وما اهديكم الا سبيل الرشاد ، وقال الذى آمن ياقوم اتبعونى اهدكم سبيل الرشاد » . فبأى شي يعرف المحق منهما من المبطل هل يجوز ان يعرف ذلك الا بدلائل غير كلامهما ? فهذا كلام العزيز الجبار الخالق البارئ قد نصصناه فى اتباع البرهان وتكذيب قول من لا حجة فى يديه وهو الذى لا يسع مسلما خلافه . لا قول من قال اذهب الى شاك مثلك فناظره ،فيقال له أترى رسول الله صلى الله عليه وسلم كان شاكا إذ علمه ربه تعالى مجادلة أهل الكتاب واهل الكفر وامره بطلب البرهان وأقامة الحجة على كل من خالف ، ولا قول من قال أوكلا جاء رجل هو اجدل من رجل تركنا ما نحن عليه أو كلاما هذا معناه .

قال ابو محمد: وهذا كلام يستوى فيه مع قائله كل ملحد على ظهر الارض فلئن وسع هذا القائل ان لايدع ماوجد عليه سلفه بلا حجة لحجة ظاهرة واردة عليه ليسعن اليهودى والنصرانى ان لايدعا ماوجدا عليه سلفهما تقليدا بلا برهان ، وان لا يقبلا برهان الاسلام الوارد عليهما وحجته القاطعة . قال الله عز وجل : « ألا لعنة الله على الظالمين الذين يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجا ».

قال أبو محمد: فاذا قد حض الله تعالى على المجادلة بالحق وأمر بطلب البرهان فقد صح ان طلب الحجة هي سبيل الله عز وجل، وصح بالنص الذي ذكرنا ان من نهى عن ذلك وصد عنه فهو صاد عن سبيل الله تعالى ظالم ملعون ان من نهى عن ذلك وصد عنه فهو صاد عن سبيل الله تعالى ظالم ملعون

بلا تأويل إلاعين (١) النص الوارد من قبل الله تمالى وبالله نعتصم وقال تعالى: « ولا يطئون موطئا يغيظ الكفار ولاينالون من عدو نيلا الاكتب لهم به عمل صالح ». ولاغيظ أغيظ أغيظ على الكفار والمبطلين من هتك أقوالهم بالحجة الصادعة وقد تهزم العساكر الكبار (٢) والحجة الصحيحة لاتغلب ابدا فهي ادعى المالحق وانصرللدين من السلاح الشاكي والاعداد الجمة ، وافاضل الصحابة الذين لانظير لهم أنما اسلموا بقيام البراهين على صحة نبوة محمد صلى الله عليه وسلم عنــدهم، فكانوا افضل ممن اســلم بالغلبة بلاخلاف من احد من المسلمين ، وأول ماأم الله عز وجل نبيه محمد صلى الله عليه وسلم أن يدعو له الناس بالحجة البالغة بلا قتال . فلما قامت الحجة وعاندوا الحق اطلق الله تعالى عليهم السيف حينئذ. وقال تعالى : « قل فلله الحجة البالغة ». وقال تعالى : « بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فاذا هو زاهق ».ولاشك في ان هذا أنما هو بالحجة لان السيف، وذلنا ومرة عليناوليس كذلك البرهان بل هو لنا ابدا، ودامغ لقول مخالفينا، ومنهق له ابدا. ورب قوة باليد قــد دمغت بالباطل حقاكثيرا فازهقته ، منها يوم الخرة ، ويوم قتل عثمان رضى الله عنه، ويوم قتل الحسين وابن الزبير رضى الله عنهم ، ولعن قتلتهم . وقد قتل انبياء كثير وما غلبت حجتهم قط:

قال ابو محمد: وقد علمنا الله عز وجل الحجة على الدهرية في قوله تعالى: « وكل شي عنده بمقدار ». وقوله تعالى: «واحصى كل شي عددا ». وعلمنا الحجة على الثنوية بقوله تعالى: « لوكان فيهما آلهة الا الله لفسدتا ». وعلى النصارى وعلى جميع الملل وقد بينا ذلك في كتابنا المرسوم بكتاب الفصل وأرينا فيه عظيم ماافادنا الله تعالى في ذلك من الحكمة والعلم بالمحاجة واظهار

<sup>(</sup>١) كنافي رقم ١١ . وفي رقم ١٢ مكشوط ومصلح الى غير النص .

<sup>(</sup>٢) الكبار في رقم ١١ فقط.

البرهان بغاية الايجاز والاختصار ، وقد امر الله تعالى بالجدال على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم كما أرنا (١) عبد الله بن الربيع قال انبأنا محمد بن السحق بن السليم ثنا ابن الاعرابي انبأنا أبو داود نا أبو موسى بن اسماعيل ثنا حماد هو ابن سلمة عن حميد عن انس بن مالك . قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « جاهدوا المشركين بامواله وأنفسكم والسنتكم ».

قال ابو محمد: وهذا حديث في غاية الصحة وفيه الأمر بالمناظرة وايجابها كايجاب الجهاد والنفقة في سبيل الله .

قال ابو محمد: وقد علمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وضع السؤال موضعه ، وكيفية المحاجة في الحديث الذي فيه ذكر محاجة آدم موسى صلى الله عليهما وسلم ثنا عبد الله بن يوسف ابن نامي عن احمد بن فتح عن عبد الوهاب ابن عيسى عن أحمد بن محمد عن احمد بن على عن مسلم بن الحجاج عن ابن أبي عمر المسكى ومحمد بن حاتم وغيرها والله ظلابن حاتم كلاها عن سهيان بن عيينة عن عمر و هو ابن دينار عن طاوس . قال سممت أبا هريرة يقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « احتج آدم وموسى فقال موسى يا آدم انت أبونا خيبتنا واخرجتنا من الجنة ، فقال له آدم : انت موسى الذي اصطفاك الله بكلامه ، وخط لك بيده ، أتلومني على أمر قدره الله على قبل ان اخلق بار بعين سنة .

قال أبو محمد: فموسى صلى الله عايه وسلم وضع الملامة فى غير موضعها فصار محجوجا وذلك لأنه لام آدم صلى الله عليه وسلم على أمر لم يفعله وهو خروج الناس من الجنة وانما هو فعل الله عز وجل. ولو أن موسى لام آدم على خطيئته الموجبة لذلك لكان واضعا للملامة موضعها، ولكان آدم محجوجا. وليس أحد ملوماً الاعلى مايفعله لا على ماتولد من فعله ولا مما فعله غيره

<sup>(</sup>١) كذا في رقم ١١ وهو اصطلاحه عن اخبرنا .

والكافر انما يلام على الفعل لاعلى دخول النار ، والقاتل انما يلام على فعله لا على موت مقتوله ولا على أخذ القصاص منه . فعلمنا رسـول الله صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث كما ترى كيف نسأل عن المحاجة وبين لنا صلى الله عليه وسلم أن المحاجة جائزة وأن من أخطأ موضع السؤال كان محجوجاً ــ وظهر بذلك قول الله عز وجل: « ويعلم كم الكتاب والحكمة ويعلم كم مالم تكونوا تعلمون ». والذى ذكرنا هو نص الحديث لاماظنــه من يتعسف الكلام وبحرفه عن مواضعه ويطلب فيه ماليس فيه وليس هذا الحديث من باب اثبات القدر في شيء. واثبات القدر انما يصح من احاديث أخروآيات أخر. قال أبو محمد: وقد تحاج المهاجرون والأنصاروسائر الصحابة رضوان الله عليهم ، وحاج ابن عباس الخوارج بأمرعلى رضى الله عنه. وما أنكر قط أحد من الصحابة الجدال في طلب الحق فلا معنى لقول لمن جاء بعدهم. وبالجملة فلا اضعف ممن يروم ابطال الجدال بالجدال ، ويريد هدم جميع الاحتجاج بالاحتجاج ، ويتكلف فساد المناظرة بالمناظرة. لا نه مقر على نفسه انه يأتى بالباطل لأن حجته هي بعض الحجج التي يريد ابطال جملتها. وهذه طريق لا يركبها الا جاهل ضعيف ، أو معاند سخيف . والجدال الذي ندعو اليه هو طلب الحق و نصره ، وازهاق الباطل و تبيينه ، فمن ذم طلب الحق وأنكر هدم الباطل فقد الحد، وهوأهل الباطل حقا والخصام بالباطل هو اللدد الذي قال فيه عليه السلام: « أبغض الرجال إلى الله الله الخصم »أو كما قال صلى الله عليه وسلم. فاذ قد بطلت كل طريق ادعاها خصومنا في الوصول الى الحقائق من الالهام والتقليد وثبت أن الخبر لايعلم صحته بنفسه ، ولا يتميز حقه من كذبه ، وواجبه من غيرواجبه ، إلا بدليل من غيره . فقدصح أن المرجوع اليه حجح العقول وموجباتها ، وصح ان العقل انما هو مميز بين صفات الأشياء الموجودات، وموقف للمستدل به على حقائق كيفيات الأمور الكائنات،

وتمييز المحال منها.واما من ادعى ان العقل يحلل أو يحرم ؛ أو ان العقل يوجد عللا موجبة لكون ما أظهر الله الخالق تعالى فى هذا العالم من جميع افاعديه الموجودة فيه من الشرائع وغير الشرائع، فهو بمنزلة من ابطل موجب العقل جملة . وهما طرفان : احدهما أفرط فخرج عن حكم العقل : والثانى قصر فخرج عن حكم العقل، ومن ادعى في العقل ماليس فيه كمن اخرج منه مافيه ولافرق. ولانعلم فرقة ابعدمن طريق العقلمن هاتين الفرقتين معا: احداهما التي تبطل حجج العقل جملة: والثانية التي تستدرك بعقولها على خالقها عز وجل اشياء لم يحكم فيها ربهم بزعمهم. فثقفوها هم ورتبوها رتبا أوجبوا أن لا محيد لربهم تعالى عنها، وانه لا تجرى افعاله عزوجل الا تحت قو انينها. لقد افترى كلا الفريقين على الله عز وجل افكا عظيما ، واتوا بما تقشعر منه جلود اهل العقول ، وقد بينا ان حقيقة العقل انما هي تمييز الاشياء المدركة بالحواس وبالفهم ومعرفة صفاتها التي هي عليها جارية على ماهي عليه فقط من ايجاب حدوث العالم وان الخالق واحد لم يزلوصحة نبوة منقامت الدلائل على نبوته ، ووجوب طاعة من توعدنا بالنار على معصية ، والعمل عا صححه العقل من ذلك كله وسائر ماهو في العالم موجود مما عدا الشرائع وان يوقف على كيفيات كلذلك فقط. فاماان يكوزالعقل يوجب ان يكون الخنزير حراما أوحلالا ، او يكون التيس حراما أو حلالاً ، أو أن تكون صلاة الظهرار بعا وصلاة المفرب ثلاثا ، أوأن يمسح على الرأس فى الوضوء دون العنق ، أو ان يحدث المرء من اسفله فيغسل اعلاه ، أو أن يتزوج أربعا ولا يتزوج خمسا ، أو يقتل من زنا وهو محصن وان عني عنه زوج المرأة وأبوها، ولايقتـل قاتل النفس المحرمة عمدا اذا عفا عنه اولياء المقتول، أو أن يكون الانسان ذاعينين دون أن يكون ذا ثلاث أعـين أو أربع ،أو ان تخص صورة الانسان بالتمييز دون صورة الفرس ، أوان تكون الكواكب المتحيرة سبعا دون أن تكون تسعا ، وكذلك سائر رتب العالم

كلها. فهذ اما لا مجال للعقل فيه لافى ايجابه ولا فى المنع منه ،وانما فى العقل الفهم عن الله تعالى لأوامره ، ووجوب ترك التعدى الى ما يخاف العذاب على تعديه ، والاقرار بان الله تعالى يفعل ما يشاء ، ولو شاء أن يحرم مااحل أو يحل ماحرم لكان ذلك له تعالى ، ولو فعله لكان فرضا علينا الانقياد لكل ذلك ولا من يد . ومعرفة صفات كل ما أدركنا معرفته مما فى العالم وانه على صفة كذا وهيئة كذا كما احكه ربه تعالى ولا زيادة فيه وبالله تعالى التوفيق واليه الرغبة فى دفع مالا نطيق \*

#### الباب الرابع

# فى كيفية ظهور اللغات أعن توقيف أم عن اصطلاح ?

قال أبو محمد: أكثر الناس في هذا والصحيح من ذلك ان أصل الكلام توقيف من الله عز وجل بحجة سمع وبرهان ضرورى . فاما السمع فقول الله عز وجل: « وعلم آدم الاسماء كلها شم عرضهم على الملائكة ». واما الضروى بالبرهان: فهو أن الكلام لوكان اصطلاحاً لما جاز أن يصطلح عليه الاقوم قد كملت اذهانهم، وتدربت عقولهم، وتمت علومهم، ووقفوا على الأشياء كلها الموجودة في العالم، وعرفوا حدودها، واتفاقها، واختلافها، وطبائعها، كلها الموجودة في العالم، وعرفوا حدودها، واتفاقها، واختلافها، وطبائعها، وبالضرورة نعلم أن بين اول وجود الانسان وبين بلوغه هذه الصفة سنين كثيرة جدا يقتضى في ذلك تربية وحياطة وكفالة من غيره، إذ المرء لا يقوم بنفسه الا بعد سنين من ولادته، ولا سبيل الى تعايش الوالدين والمتكفلين والحضان إلا بكلام يتفاهمون بهمراداتهم فيا لا بدلم منه، فيا يقوم معايشهم من حرث أو ماشية أو غراس، ومن معاناة ما يطرد به الحر والبردوالسباع، ويعانى به الامراض، ولا بد لكل هذا من اسماء يتعارفون بها ما يعانونه من ذكرنا من امتناع النهم ويكل انسان فقد كان في حالة الصغر التي ذكرنا من امتناع النهم

والاحتياج الى كافل. والاصطلاح يقتضى وقتا لم يكن موجودا قبله لانه من عمل المصطلحين ، وكل عمل لا بد من ان يكون له أول فكيف كانت حال المصطلحين على وضع اللغة قبل اصطلاحهم عليها. فهذا من الممتنع المحال ضرورة قال على : وهذا دليل برهاني ضروري من ادلة حدوث النوع الانساني ، ومن ادلة وجود الواحد الخالق الاول تبارك وتعالى ، ومن ادلة وجود النبوة والرسالة. لأنه لاسبيل الى بقاء احد من الناس ووجوده دون كلام ، وكل فعل فله زمان ابتدئ فيه . لأن الفعل حركة تدها المدد . فصح ان فلذا التأليف أولا . والانسان لا يوجد دونه وما لم يوجد قبل ماله اول فله اول ضرورة . فصح ان للمحدث محدث بخلافه ، وصح أن ما علم من ذلك ، عا هو مبتدأ من عند الخالق تعالى ؛ مما ليس في الطبيعة معرفته دون تعليم . فلا يمكن البتة معرفته الا بمعلم علمه الباري إياه ، ثم علم هوأهل نوعه ما علمه ربه تعالى

قال على: وايضا فأن الاصطلاح على وضع لغة لا يكون ضرورة إلا بكلام متقدم بين المصطلحين على وضعها ، أو باشارات قد اتفقوا على فهمها ، وذلك الاتفاق على فهم تلك الاشارات لا يكون الا بكلام ضرورة ، ومعرفة حدود الأشياء وطبائعها التي عبر عنها بالفاظ اللغات لا يكون الا بكلام وتفهيم لابد من ذلك . فقد بطل الاصطلاح على ابتداء الكلام ولم يبق الا ان يقول قائل ان الكلام فعل الطبيعة

قال على: وهـذا يبطل ببرهان ضرورى وهو ان الطبيعة لا تفعل الا فعلا واحـدا لا افعالا مختلفة ، وتأليف الكلام فعل اختيارى متصرف فى وجوه شتى. وقد لجأ بعضهم الى نوع من الاختلاط وهو ان قال: ان الاماكن أوجبت بالطبع على ساكنيها النطق بكل لغة نطقوا بها

قال على: وهذا محال ممتنع لانه لو كانت اللغات على ما توجبه طبائع الامكنة لما امكر في وجود كل مكان الا بلغته التي توجبها طبعه وهـذا يرى بالعيان بطلانه لان كل مكان في الاغلب قد دخلت فيه لغات شتى على قدر تداخل اهل اللغات ومجاورتهم، فبطل ماقالوا. وأيضا فليس فى طبع المكان أن يوجب تسمية الماء ماء دون ان يسمي باسم آخر مركب من حروف الهجاء، ومن كابر في هذا: فاما مجاهر بالباطل واما عديم عقل لا بدله من احــد هذين الوجهين . فصح انه توقيف من أمر الله عز وجل وتعليم منه تعالى. الا أننا لا ننكر اصطلاح الناس على احداث لغات شتى بعد ان كانت لغة واحدة وقفوا عليها بهاعلموا ماهية الاشياء وكيفياتها وحدودها، ولا ندرى أى لغة هي التي وقف آدم عليه السلام عليها أولا الا اننا نقطع على أنها اتم اللغات كلما، وابينها عبارة، وأقلها اشكالا، واشدها اختصاراً ، وأكثرها وقوع اسهاء مختلفة على المسميات كلها المختلفة من كل مافى العالم من جوهر أو عرض لقول الله عز وجل: « وعلم آدم الاسماء كلها ». فهذا التأكيد يرفع الاشكال ويقطع الشغب فيم قلنا \* وقد قال قوم: هي السريانية. وقال قوم: هي اليونانية. وقال قوم: هي العبرانية. وقال قوم: هي العربية.والله أعلم الآأن الذي وقفناعليه وعلمناه يقينا أن السريانية والعبرانية والعربية التيهي أنغة مضر وربيعة لالفة حميرلفة واحدة تبدلت بتبدل مساكن أهلها فحدث فيها جرش (١) كالذي يحدث من الاندلسي اذا رام نغمة أهل. القيروان، ومن القيرواني اذا رام نغمة الاندلسي، ومن الخراساني اذا رام نغمتهما. ونحننجد من سمع لغة أهل فص البلوط وهي على ليلة واحدة من قرطبة كاد أن يقول أنها لغة أخرى غير لغة أهل قرطبة. وهكذا في كثيرمن البلاد فانه بمجاورة أهل البلدة بأمة أخرى يتبدل لغتها تبديلا لايخني على من تأمله.

<sup>(</sup>١) الجرش الحك ويريد احتكاك اللغات بعضها ببعض ٠

ونحن نجد العامة قد بدلت الالفاظ في اللغة العربية تبديلا وهو في البعد عن أصل تلك الكلمة كلغة أخرى ولافرق فنجدهم يقولون: في العنب العينب، وفي السوط أسطوط، وفي ثلاثة دنانير ثلثداً. واذا تعرب البربرى فأراد أنيقول الشجرة قال السجرة. واذا تعرب الجليق ابدل من العين والحاء هاء فيقول مهمدا اذا أراد أن يقول محمدا. ومثل هذا كثير فن تدبر العربية والعبرانية والسريانية ايقن أن اختلافها انماهو من نحو ماذكرنا من تبديل الفاظ الناس على طول الازمان، واختلاف البلدان ومجاورة الامم، وانها لغة واحدة في الاصل.

واذ قد تيقنا ذلك فالسريانية أصل للعربية وللعبرانية معا. والمستفيض أن اول من تكلم بهذه العربية اسمعيل عليه السلام فهي لغة ولده. والعبرانية لغة اسحق ولغة ولده. والسريانية بلا شك هي كانت لغة ابراهيم صلى الله عليه وعلى نبينا وسلم بنقل الاستفاضة الموجبة لصحة العلم ، فالسريانية أصل لهما وقد قال قوم: أن اليونانية ابسط اللغات ولعلهذا انماهوالا زفان اللغة يسقط أكثرها ويبطل بسقوط دولة أهلها ودخول غيرهم عليهم في مساكنهم، أو بنقلهم عرب ديارهم واختلاطهم بغيرهم. فانما يقيد لغة الأمة وعلومها وأخبارها قوة دولتها ونشاط اهلها وفراغهم. واما من تلفت دولتهم، وغلب عليهم عدوهم، واشتغلوا بالخوف والحاجة والذل وخدمة اعدائهم ، فضمون منهم موت الخواطر . وربحا كان ذلك سببا لذهاب لغتهم ، ونسيان انسابهم واخبارهم ، وبيود علومهم . هذا موجود بالمشاهدة ومعلوم بالعقل ضرورة ولدولة السريانيين مذ ذهبت وبادت آلاف من الاعوام في أقل منها ينسى جميع اللغة فكيف تفلت اكثرها والله تعالى اعلم .

ولسنا نقطع على أنها اللغة التي وقف الله تعالى عليها اولا ولاندرى لعل قائلاً يقول لعل تلك اللغة قد درست البتة وذهبت بالجملة أولعلها احدى

اللغات الباقية لا نعلمها بعينها ، وهذا هو الذى توجبه الضرورة ولا بد مما لا يمكن سواه أصلا. وقد يمكن ان يكون الله تعالى وقف آدم صلى الله تعالى عليه وسلم على جميع اللغات التى تنطق بها الناس كلهم الآن ولعلها كانت حينئذلغة واحدة مترادفة الاسماء على المسميات ثم صارت لغات كثيرة اذ توزعها بنوه بعد ذلك وهذا هو الاظهر عندنا والاقرب. الا اننا لا نقطع على هذا كما نقطع على انه لا بد من لغة واحدة وقف الله تعالى عليها ولكن هذا هو الاغلب عندنا نعنى ان الله تعالى وقف على جميع هذه اللغات المنطوق بها وانحا ظننا هذا لا ننا لا ندرى أى سبب دعا الناس ولهم لغة يتكلمون بها ويتفاهمون بها هذا لا الى احداث لغة أخرى وعظيم التعب فى ذلك لغير معنى ومثل هذا من الفضول لا يتفرغ له عاقل بوجه من الوجوه فان وجد ذلك فن فارغ فضولى سى الاختياد مشتغل بما لا فائدة فيه عما يعنيه وعما هو آكد عليه من أمور معاده ومصالح دنياه ولذاته وسائر العاوم النافعة

ثم من له بطاعة أهل بلده له فى ترك لغتهم والكلام باللغة التى عمل لهم. ولكذا لسنا نجعل ذلك محالا ممتنعا بل نقول: انه ممكن بعيد جدا. فان قالوا: لعل ملكا كانت فى مملكته لغات شتى فجمع لهم لغة بتفاهمون بها كلهم: قلنا لهم : هذا ضد وضع اللغات الكثيرة بلهو جمع اللغات على لغة واحدة ثم نقولوما الذى كان يدعو هذا الملك الى هذه الكلفة الباردة الصعبة الثقيلة التى لا تفيد شيئاً ، وكان أسهل له أن يجمعهم على لغة ما من تلك المغات التى كانوا يتكلمون بها أو على لغته نفسه فكان اخف وامكن من احداث لغة مستأنفة وعلم ذلك عندالله عز وجل

وقد توهم قوم فى لغتهم أنها افضل اللغات. وهذا لا معنى له لأن وجوه الفضل معروفة وانما هى بعمل أواختصاص ولا عمل للغة ولاجاء نصفى تفضيل لغة على لغة وقد قال تعالى: « وما ارسلنا من رسول الا بلسان قومه ليبين

لهم ». وقال تعالى: « فانما يسرناه بلسانك لعلهم يتذكرون». فاخبر تعالى انه لم ينزل القرآن بلغة العرب الاليفهم ذلك قو مه عليه السلام لالغير ذلك. وقد غلط فى ذلك جالينوس فقال: إن لغة اليونانيين افضل اللغات لا أن سائر اللغات انما هى تشبه إما نباح الكلاب أو نقيق الضفادع.

قال على: وهذا جهل شديد لا نُنكل سامع لغة ليست لغته ولا يفهمها فهى عنده فى النصاب الذى ذكر جالينوس ولا فرق. وقد قال قوم: العربية افضل اللغات لا نه بها نزل كلام الله تعالى

قال على: وهـذا لا معنى له لا ن الله عز وجل قد اخبرنا انه لم يرسل رسولا الا بلسان قومه. وقال تعالى: « وان من امة الا خلا فيها نذير ». وقال تعالى : « وانه لني زبر الاولين » . فبكل لغة قد نزل كلام الله تعالى ووحيه وقد انزل التوراة ، والانجيل ، والزبور ، وكلم موسى عليه السلام بالعبرانية. وانزل الصحف على ابراهيم عليه السلام بالسريانية. فتساوت اللغات في هذا تساويا واحدا.واما لغة اهل الجنة واهل النار فلاعلم عندنا الا ما جاء في النص والاجماع. ولا نص ولا اجماع في ذلك الا أنه لا بد لهم من لغة يتكلمون بها ضرورة ولا يخلو ذلك من احد ثلاثة اوجه لارابع لها : اما ان تكون لهم لغة واحدة من اللغات القاعة بيننا الآن: واما ان تكون لهم لغة غير جميع هذه اللغات: واما ان تكون لهم لغات شتى لكن هذه المحاورة التي وصفها الله تعالى توجب القطع بأنهم يتفاهمون بلغة اما بالعربية المختلفة في القرآن عنهم أو بغيرها مما الله تعالى اعلم به وقد ادعى بعضهم ان اللغة العربية هي لغتهم واحتج بقول الله عز وجل: ﴿ وآخر دعواهم ان الحمد لله رب العالمين ٧ . فقلت له : فقل انهالغة اهل النار لقوله تعالى عنهم: « أنهم قالوا سواء علينا اجزعنا ام صبرنا مالنا من محيص » . ولانهم قالوا : « أن أفيضواعلينا من الماء أو مما رزقكم الله». ولانهم قالوا: « لوكنا نسمع أو

نعقل ما كنا في اصحاب السعير». فقال لى : نعم . فقلت له : فاقض ان موسى وجميع الانبياء عليهم السلام كانت لغتهم المربية لأن كلامهم محكى في القرآن عنهم بالعربية . فان قلت هذا كذبت ربك ، وكذبك ربك في قوله : « وما ارسلنا من رسول الا بلسان قومه ليبين لهم ». فصح ان الله تعالى انما يحكى لنا معانى كلام كل قائل في لغته باللغة التي بها نتفاهم ليبين لنا عز وجل فقط، وحروف الهجاء واحدة لاتفاضل بينها ولا قبح ولاحسن في بعضها دون بعض. وهي تلك باعيانها في كل لغة فبطلت هذه الدعاوى الزائغة الهجينة وبالله تعالى التوفيق . وقد أدى هذا الوسواس العامي اليهود الى ان استجازوا الكذب والحلف على الباطل بغير العبرانية ، وادعوا از الملائكة الذين يرفعون الاعمال لا يفهمون الا العبرانية فلا يكتبون عليهم غيرها ، وفي هذا من السخف ما ترى. وعالم الخفيات وما في الضائر عالم بكل لسان ومعانيه عز وجل . لا إله لا هو وهو حسبناو نعم الوكيل \*

### الباب الخامس في الالفاظ الدائرة بين اهل النظر

قال ابو محمد: هذا باب خلط فيه كثير ممن تكام في معانيه ، وشبك بين المعانى وأوقع الأسماء على غير مسمياتها ، ومزج بين الحق والباطل فكثر لذلك الشغب والالتباس ، وعظمت المضرة وخفيت الحقائق . ونحن ان شاء الله تعالى بحوله وقوته مميزون معنى كل لفظة على حقيقتها فنقول وبالله تعالى نتأيد:

الحر" — هو لفظ وجيز يدل على طبيعة الشي المخبر عنه كقولك: الجسم هو كل طويل عريض عميق، فإن الطول والعرض والعمق هي طبائع الجسم

لو ارتفعت عنه ارتفعت عنه الجسمية ضرورة ولم يكن جسما، فكانت هذه العبارة مخبرة عن طبيعة الجسم ومميزة له مما ليس بجسم

والرسم - هو لفظ وجيز يميز المخبر عنه مماسواه فقط دون ان ينبئ عن طبيعته كقولك: الانسان هو الضحاك، فانك ميزت الانسان بهذا اللفظ تمييزا صحيحا مما سواه، الا انك لم تخبر بطبيعته لانك لو توهمت الضحك مرتفعا عن الانسان لم تبطل بذلك عنه الانسانية ولامتنع بذلك من الكلام في العلوم والتصرف في الصناعات ولبقيت سائر طبائعه بحسبها.

قال ابو محمد على: ولما كان هذان المعنيان متغايرين كل واحد منهما غير صاحبه، وجب ضرورة أن يعبر عن كل واحد منهما بعبارة غير عبارتنا عن الآخر، ولو عبرنا عنهما عبارة واحدة لكنا قد أوقعنا مَن يقبل من يقبل منا في الاشكال ولكنا ظالمين لهم جدا وغير ناصحين لهم، وهذا خلاف ما اخذه الله تعالى على العلماء إذ يقول تعالى على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم: « ليبيننه للناس ولا يكتمونه ». ومن لبس الحقائق فقد كتمها

والعلم - هو تيقن الشيء على ماهو عليه: إما عن برهان ضرورى موصل الى تيقنه كذلك. إما أول بالحس أو ببديهة العقل: وإما حادث عن أول على ما بينا في كتاب التقريب من اخذ المقدمات الراجعة الى اول العقل أو الحس إما من قرب واما من بعد: وإما عن اتباع لمر اله الله تعالى باتباعه فوافق فيه الحق وان لم يكن عن ضرورة ولا عن استدلال، برهان ذلك ان جميع الناس مأمورون بقول الحق واعتقاده، وانرسول الله صلى الله عليه وسلم دعا الناس كلهم الى الايمان بالله تعالى و عاجاء به والنطق بذلك، ولم يشترط عليه السلام عليهم أن لا يكون ذلك منهم الاعن استدلال. بل قنع بهذا

من العالم والجاهل، والحر والعبد، والمسبى والمستعرب، واجتمعت الامة على ذلك بعده عليه الى اليوم. وقنعوا بذلك بمن اجابهم اليه ولم يشترط عليهم استدلالا فىذلك. فاذ ذاك كذلك فقدصح أن من اعتقدماذ كرناوقال به فهو عالم بذلك بيقين عارف به إذ لو كاذ غير عالم بذلك لحرم القول عليه بذلك ولحرم عليه اعتقاده لا ن الله تعالى يقول: « ولا تقف ما ليس لك به علم »: وقال تعالى : ﴿ وَانْ تَقُولُوا عَلَى اللهُ مَالًا تَعَلُّمُونَ ﴾. فصح إذهومأمورباءتقادا لحق والقول به، ومنهى عن القول بمالا يعلم وعن ان يقفو مالا يعلمأن عقده فى الحق وقوله به علم صحیح ومعرفة حقیقیة وان لم یکن ذلك عن استدلال ، ومن ادعی تخصيص نهى الله تعالى عن القول بمالا علم لنابه ، وعن قفو مالا نعلم ، كان مدعيا بلا دليل ومبطلا في قوله لا نه يقول : « لا تقف ما ايس لك به علم ». الا في الايمان فاقف فيه مالا عـلم لك به وهذا كذب على الله تعالى مجرد. فان قال قائل: فان الله يقول: « قلهاتوا برهانكم ان كنتم صادةين ». قلنا: نعم. أنما خاطب الله تعالى مهذا من قال بالباطل ولا برهان لصاحب الباطل، واما المعتقد للحق فبرهان الحق قائم سواء علمه المعتقد له او جهله ، وأنما يكلف البرهان اهل الباطل لادحاض باطلهم ولايجوز ان يكلف المحق برهانا ، لا نه لا يخلو مكلفه البرهان من أن يكون محقا مثله او مبطلا، فان كان محقا مثله فهو معنت له والتعنيت لا يجوز ، وان كان مبطلا فحرام عليه الجدال في الحق قال تعالى : « يجادلونك في الحق بعد ما تبين » وقال تعالى : « وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق ٥ فلا يجوز تـكليف المحق برهانا الاعلى ان يعلمه فقط لا على سبيل معارضة. لا أن من فعل ذلك يكول معارضا للحق ومعارضته الحق بالباطل لا تجوز. قال تعالى ذاماً لقوم: ﴿ وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق » . وقدد تحذلق قوم فاداهم ذلك الى الهلكة . فقالوا : الحدود لا تختلف في قديم ولا محدث، وهـذا كلام موجب الكفر لانهم

يوقعون بذلك البارى تعالى تحت الحدوث لأن كل محدود متناه ومركب وكل مركب فمخلوق لانه مركب من جنسه وفصله المميز له مما جامعه تحت جنسه فقد جعلوا ربهم محدثا تعالى الله عن ذلك وقالوا: حد العلم انه صفة لا يتعذر بوجودها على الحى القادر إحكام الفعل.

قال على: وهذا حد فاسد لأن النحل لا يتعذر عليها احكام بناء الشمع ووضع العسل ولا تسمى عالمة ، وقد يعرض للعالم الناقد خدر (١) يبطل يديه ورجليه فيتعذر عليه كل فعل حكمة أو غير حكمة وعلمه وعقله باقيان . وقالت طائفة منهم : حد العلم منا ومن الله تعالى انه صفة يتبين بها المعلوم على ما هو عليه من احواله

قال على : وكلا الحدين فاسد . ونحن نسأ لهم أهذه الصفة التي ذكرتم الهي والموصوف بها شي واحد أم هي والموصوف بهاشيا ن متغايران ؟ فان قالوا : شي واحد ابطلوا قولهم في البارى تعالى ووافقوا خصومهم الافي العبارة فقط . وأيضا فان كون الصفة والموصوف شيئاً واحداً آمر غيير موجود في العالم لأن الصفات تتعاقب على الموصوفات فتفي والموصوف باق بحسبه ولاشك في أن الفاني غير الباقى ، والصفة عرض ونحن لم نقر بعلم البارى تعالى على معنى انه صفة كصفاتنا ولكن اتباعا منا للنص الوارد في ان له علما فقط . الا أننا نقطع على أنه ليس غيره تعالى وانه ليس عرضا ونحن لم نسم البارى تعالى علما وأى فرق بين الجبار والمتجبر ، فسموا ربكم متجبراً وأى فرق بين الجبار والمتجبر ، فسموا ربكم متجبراً وأى فرق بين أن نسميه تعالى خير الماكرين وان له مكراً ولا نسميه ماكراً ، وكذلك نسميه حكيا ولانسميه عاقبلا ونسميه الواحد ولا نسميه الفرد ولا الفذ . وقد بينا في كتاب الفصل ان امهاؤه تعالى أسماء أعلام وليست

<sup>(</sup>۱) في رقم ۱۱: عدر

مشتقة أصلا وبالله التوفيق. فان قالوا: إن الصفة والموصوف شيئان متغايران صدقوا وأخرجوا بذلك صفات البارى تعالى عن هذا الحكم

والاعتفاد — هو استقرار حكم بشئ مافى النفس. إما عن برهان: أو اتباع من صح برهان قوله فيكون علما يقيناً ولا بد: وإما عن إقناع فلا يكون علما متيقناً ويكون إما حقاً أو باطلا: وإمالا عن اقناع ولا عن برهان فيكون اما حقاً بالبخت وأما باطلا بسوء الجد

والبرهاله - كل قضية أو قضايا (١) دلت على حقيقة حكم الشيء

رادرابل – قد يكون برهاناوقد يكون إسما يعرف به المسمى وعبارة يتبين بها المراد كرجل دلك على طريق تريد قصده فذلك اللفظ الذى خاطبك به هو دليل على ماطلبت وقد يسمى المرء الدال دليلا أيضاً

والحج: - هي الدليل نفسه اذاكان برهانا أو إقناعا أو شغباً

والرال — هو المعرف بحقيفة الشي وقد يكون انساناً معاماً وقد يعبر به غن البارى تعالى الذى علمناكل مانعلم وقد يسمى الدليل دالا على المجاز ويسمى الدال دليلا أيضاكذلك فى اللغة العربية

والارترلال — طلب الدليل من قبل معارف العقل ونتائجه أو من قبل إنسان يعلم

والرلائة — فعل الدال وقد تضاف الى الدليل على الجاز والرفاع — فعل الدال وقد تضاف الى الدليل على الجاز والرفناع — قضية أو قضايا أنست النفس بحكم شيء ما دون أن توقفها على تحقيق (٢) حجة ولم يقم عندها برهان بابطاله

<sup>(</sup>۱) في هامش النسختين . هي قضية أوقضايا صح بها علم علي حقيقة حكم الشيء · (۲) في رقم ۱۱ : على حقيقة ·

والشفب - تمويه بحجة باطل بقضية أو قضايا فاسدة تقود الى الباطل وهي السفسطة

والنقلير — هو اعتقاد الشي لأن فلاناً قاله ممن لم يقم على صحة قوله برهان ، وأما اتباع من أمر الله باتباعه فليس تقليداً بل هو طاعة حق لله تعالى

والا المتدلال ولا اقناع ولا تقليد وهو لا يكون الا: إما فعل الطبيعة من الحي غير الناطق ومن ولا تقليد وهو لا يكون الا: إما فعل الطبيعة من الحي غير الناطق ومن بعض الناطقين أيضاً كنسج العنكبوت وبناء النحل وما أشبه ذلك وأخذ الصبى الثدى وما أشبه ذلك: أو أول معرفة النفس قبل أوان استدلالها لنا كعلمنا أن الكل أكثر من الجزء وهو فها عدا هذين الوجهين باطل

والنبوة — اختصاص الله عز وجل رجلا أو امرأة من الناس باعلامه بأشياء لم يتعلمها: اما بواسطة ملك: أو بقوة يضعها فى نفسه خارجة عن قوى المخلوقين تعضدها خرق العادات (١) وهو المعجزات وقد انقطعت بعد محمد صلى الله عليه وسلم

والرسالة — أن يأمر الله تعالى نبياً بأنذار قوم وقبول عهده وكل رسول نبي وليس كل نبي رسولا

والديالة — كون الشي في ذاته ممكناً أن تعرف حقيقته لمن أراد علمه

والدبائة والتبيين — فعل المبين وهو اخراجه للمعنى من الاشكال الى امكان الفهم له بحقيقة وقد يسمى أيضاً على المجاز ما فهم منه الحق وان لم يكن للمفهوم منه فعل ولا قصد الى الافهام مبيناً كما تقول بـين لى الموت ان

<sup>(</sup>١) فى رقم ١١: احالة الطبائع بدل قوله خرق العادات

الناس لايخلدون والتبيين فعل نفس المبين للشي في فهمه إياه وهو الاستبانة أيضاً والمبين هو الدال نفسه

والصرق - هو الاخبار عن الشي عا هو عليه

والحق — هو كون الشئ صحيح الوجود ولا يغلط من لاسعة لفهمه فيظن ان هذا الحد فاسد بأن يقول الكفروالجور صحيح وجودها فينبغى أن يكونا حقاً فليعلم انهذا شغب فاسد لأن وجود الكفروالجور صحيحين في رضاء الله تعالى ليس هو صحيحا بل هو معدوم فرضاء الله تعالى بها باطل وأما كونها موجودين من الكافر والجائر فق صحيح ثابت لاشك فيه فمثل هذا من الفروق ينبغي مراعاته وتحقيق الكلام فيه والا وقع الاشكال وتحير الناظر. وقد رأينا من يفرق بين الحق والحقيقة وهذا خطأ لايخني على شريعة أصلا الافي تسمية البارى تعالى التي لاتؤخذ الا بالنص ولا يحل فيها التصريف فظهر فساد هذا الفرق بيقين وبالله تعالى التوفيق وأيضاً فان الله تعالى الترفيق على أن لاأقول على الله الا الحق» ولا فرق عند أحديين قول القائل حقيق على كذا وبين قوله حق على كذا . فظهر فساد هذا الفرق والباطل — ماليس حقاً

وأكترب - هو الاخبار عن الشي بخلاف ماهو عليه

والاصل - هو ما أدرك بأول العقل وبالحس وقد ذكرناه قبل

ووانفرع — كلماعرف بمقدمة راجمة الى ماذكر نا من قرب أومن بعد وقد يكون ذلك الفرع أصلا لما انتج منه أيضاً

والمعلوم -قسمان: معلوم بالاصل المذكور ومعلوم بالمقدمات الراجعة

الى الأصل كما بينا \* وكل مانقل بتواتر عن النبي صلى الله عليه وسلم أو الجمع عليه نقل جميع علماء الأمة عنه عليه السلام أو نقله الثقة عن الثقة حتى يبلغ اليه عليه السلام فداخل في باب ماتيقن ضرورة بالمقدمات المذكورة

والنصى - هو اللفظ الوارد فى القرآن أو السنة المستدل به على حكم الأشياء وهو الظاهر نفسه وقد يسمى كل كلام يورد كما قاله المتكلم به نصا والنأوبل - نقل اللفظ عما اقتضاه ظاهره وعما وضع له فى اللغة الى معنى آخر فان كان نقله قد صح ببرهان وكان ناقله واجب الطاعة فهو حق وان كان نقله بخلاف ذلك اطرح ولم يلتفت اليه وحكم لذلك النقل بأنه باطل

والعموم - حمل اللفظ على كل ما اقتضاه فى اللغة وكل عموم ظاهر وليس كل ظاهر عموما إذ قد يكون الظاهر خبراً عن شخص واحدولا يكون العموم الاعلى أكثر من واحد

والخصوص - حمل اللفظ على بعض مايقتضية فى اللغة دون بعض والقول فيه كما قلنا فى التأويل آنها ولا فرق . والالفاظ اما دالة على واحد واما على أكثر من واحد فانكانت ناقصة غير دالة كانت هدراً

والمجمل — لفظ يقتضى تفسيراً يؤخذ من لفظ آخر

والمفسر - لفظ يفهم منه معنى المجمل المذكور

والأمر – الزام الآمر المأمورعملاما . فان كان الخالق تعالى أو رسوله صلى الله عليه وسلم فالطاعة لهما فرض . وان كان ممن دونهما فلا طاعة له (١) والنهى – الزام الناهى المنهى ترك عمل ما والقول فيه كالقول في من من المنهى المنهى المنهى المنهى المنهى المنهى المنهم المن

<sup>(</sup>١) في رقم ١١، أمر على لسان رسوله النج

الا مر فلا فرق وطاعة الائمة فيما ليس معصية طاعة لله تعالى لتقدم أمر الله عز وجل بذلك

والفرضى — ما استحق تاركه اللوم واسم المعصية لله تعالى وهو: الواجب، واللازم، والحتم

والهرام — هو ما استحق فاعله اللوم واسم المعصية لله تعالى الاأن يسقط ذلك عنه من الله تعالى عفو أو توبة وهو: المحظور، والذي لايجوز، والممنوع

والطاع: — تنفيذ الأمر من المأمور فيما أمر به والتوقف عن اتيان المنهى عنه: وقد يسمى كل برطاعة

والمعصة - ضد ذلك

والنرب – أمر بتخيير في النرك الا أن فاعله مأجور وتاركه لا آثم ولا مأجور وهو: الائتساء (١) والمستحسن، والمستحب، وهو الاختيار وهو كل تطوع و نافلة كالركوع غير الفرض والصدقة كذلك والصوم كذلك وسائر اعمال البر

والسكراه: — نهى بتخيير فى الفعل إلا ان على تركه (٢) ثواباً وليس فى فعله أجر ولا اثم وذلك نحو ترك كل تطوع ، ونحو اتخاذ المحاريب فى المساجد ، والتنشف بعد الغسل من الجنابة بثوب معد لذلك غير الذى يلبسه المرء، وبيع السلاح ممن لا يؤمن منه أن يستعمله فيما لا يحل ، وابتياع الخصيان اذا أدى ذلك الى خصائهم بطلب الغلاء فى اثمانهم ، والحلق فى غير علة أو حج أوعمرة ، والا كل متكئا

<sup>(</sup>١) الائتساء • القدوة الحسنة

<sup>(</sup>٢) في رقم ١١ • الا ان تاركه مأجور

والا بامة — تسوية بين الفعل والترك لا ثواب على شيء منهما ولاعقاب كمن جلس متربعا أو رافعا احدى ركبتيه ، او كمن صبغ ثوبه أخضر (٣) أولاز ورديا وسائر الأمور كذلك وهوالحلال .

والفياسى — (1)عند القائلين به والمبطلين له أن يحكم فى شي مابحكم لم يأت به نص لشبهه شيئاً آخر ورد فيه ذلك الحسكم وهو باطل كله

والعلة — طبيعة فى الشيء يقتضى صفة تصححها ولا توجد تلك الصفة دونها ككون النار علة للاحراق والاحراق هومعلولها، والعلة أيضاً المرض ولا علة فى شيء من الدين أصلا والقول بها فى الدين بدعة وباطل

والسبب — أمر وقع فاختار الفاعل ان يوقع فعلا آخر من أجله ولوشاء أن لايوقعه لم يوقعه ككون الذنب سببا لعقوبة المذنب

والغرض — نتيجة يقصدها الفاعل بفعله كالشبع الذي هو غرض الاكل في اكله وقد يكون الغرض اختياراً كمراد الله تعالى بشرع الشرائع تعذيب من عصاه و تنعيم من اطاعه

والاُمارة — علامة بين المصطلحين على شي ما اذا وجدت علم الواجد لها ماوافقه عليه الا خر وقد يجعلها المرء لنفسه ليستذكر بها مايخاف نسيانه والنب — قصد العمل بارادة النفس له دون غيره واعتقاد النفس مااستقر فيها

والشرط – تعليق حكم ما بوجود حكم آخر ورفعه برفعه وهو باطل

<sup>(</sup>٣) فى رقم ١١ لم او كصبغ المرء ثوبه (٣) فى رقم ١١ لم الله توله فى الصحفة التى تلى هذه (١) سقط من أصل رقم ١١ من قوله ، والقياس الي قوله فى الصحفة التى تلى هذه (وسقوط ذلك الاسم عنه)

مالم يأت به نص وذلك نحو قول القائل ان خدمتنى شهراً أعطيتك درها والنفسير والشرح – ها التبيين

والنسخ – ورود أمر بخلاف أمركان قبله ينقضى به أمر الأول

والاستثناء — ورود لفظ أو بيان بفعل باخراج بعض ما اقتضاه لفظ آخر وكان المراد فى اللفظ الأول مابقى بعد المستثنى منه وهذا هو الفرق بين النسخ والاستثناء لان النسخ كان فيه اللفظ الأول مرادا كله طول مدته واما المستثنى منه فلم يكن اللفظ الأول مرادا كله قط

والجرل والجرال – اخبار كل واحد من المختلفين بحجته أو بما يقدر أنه حجته وقد يكون كلاهما مبطلا وقد يكون احدها محقا والآخر مبطلا اما فى لفظه واما فى مراده أو فى كليهما ولا سبيل أن يكونا معا محقين فى الفاظهما ومعانيهما

والامنهاد - بلوغ الغاية واستنفادا لجهدفى المواضع التى يرجى وجوده فيها فى طلب الحق فمصيب موفق أو محروم

والرأى - ماتخيلته النفس صوابا دون برهان ولا يجوز الحسكم بهأصلا والاستحدام - هوما اشتهته النفس ووافقها كان خطأأو صوابا

والصواب -اصابة الحق

والخطأ - العدول عنه بغير قصدالي ذلك

والمناد - العدول عنه بالقصد الى ذلك

والامتياط - طلب السلامة

والورع - تجنب مالا يظهر فيه مايوجب اجتنابه خوفاأن يكون ذلك فيه

والجرال - مغيب حقيقة العلم عن النفس

والطبيعة - صفات موجودة فى الشي يوجد بها على ماهو عليه ولا يعدم منه الا بفساده وسقوط ذلك الاسم عنه

ورال الخطاب - هو ضدالقياس وهوأن يحكم للمسكوت عنه بخلاف حكم المنصوص عليه

والشريعة - هى ماشرعه الله تعالى على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم فى الديانة وعلى ألسنة الأنبياء عايم م السلام قبله والحريم منهاللنا سخ وأصلها فى اللغة الموضع الذى يتمكن فيه ورود الماء لاراكب والشارب من النهر قال تعالى « شرع له من الدين ماوصى به نوحا والذى أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى ». وقال امرؤ القيس:

ولما رأت ال الشريعة همها وان البياض من فرائصها دامي تيممت العين التي عند ضارج يني عليها الظل عرمضها طامي

واللغن المواظ يعبر بها عن المسميات وعن المعانى المراد افهامها ولكل أمة لغتهم . قال الله عز وجل: «وما أرسلنا من رسول الا بلسان قومه ليبين لهم ». ولا خلاف في انه تعالى أراد اللغات

واللفظ — هوكل ماحرك به اللسان قال تعالى: «مايلفظ من قول الالديه رقيب عتيد ». وحده على الحقيقة انه هواء مندفع من الشفتين والاضراس والحنك والحلق والرئة على تأليف محدود. وهذا أيضاً هو الكلام نفسه والخمرف — هو التنازع في أى شئ كان وهو أن يأخذ الانسان في مسلك من القول أو العقل ويأخذ غيره في مسلك آخر وهو حرام في الديانة اذ لا يحل خلاف ما اثبته الله تعالى فيها. قال تعالى : «ولا تنازعوا». وقال تعالى :

« ولوكان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً ». وهو التهرق أيضا قال تعالى « ولا تكونوا كالذين تهرقوا واختلفوا »

والاجماع - هو في اللغة ما اتفق عليه اثنان فصاعدا وهوالاتفاق وهو حينئذ مضاف الى من اجمع عليه واما الاجماع الذي تقوم به الحجة في الشريعة فهو ماتيقن أن جميع الصحابة رضى الله عنهم قالوه ودانوا به عن نبيهم صلى الله عليه وسلم ليس الاجماع في الدين شيئاً غيرهذا. وأمامالم يكن اجماعا في الشريعة فهو ما اختلفوا فيه باجتهادهم أو سكت بعضهم ولو واحدمنهم عن الكلام فيه والسنة - هي الشريعة نفسها وهي في أصل اللغة وجه الشي وظاهره قال الشاء.:

تريك سنة وجه غير مقرفة ملساءليس بها خالولا ندب وأقسام السنة في الشريعة : فرض ، أو ندب ، أو أباحة ، أو كراهة ، أو تحريم كل ذلك قد سنه رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الله عز وجل

والبرء: كل ما قيل أو فعل مما ليسله أصل فيا نسباليه صلى الله عليه وسلم وهو في الدين كل مالم يأت في القرآن ولا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الا أن منها ما يؤجر عليه صاحبه ويعذر بما قصد اليه من الخير ومنها ما يؤجر عليه صاحبه ويكون حسنا وهو ما كانأصله الا باحة كما روى عن عمر رضى الله عنه ، نعمة البدعة هذه . وهو ما كان فعل خير جاء النص بعموم استحبابه وإن لم يقرر عمله في النص . ومنها ما يكون مذموما ولا يعذر صاحبه . وهو ماقامت الحجة على فساده فتادى عليه القائل به

والكناية - لفظ يقام مقام الاسم كالضائر المعهودة في اللغات وكالتعريض عما يفهم منه المراد وان لم يصرح بالاسم ومنه قيل للكنية كنية والاشارة - تكون باللفظ وتكون ببعض الجوارح وهي تنبيه

المشار اليه أو تنبيه عليه

والمجاز - هو فى اللغة ما سلك عليه من مكان الى مكان وهو الطريق الموصل بين الا ماكن ثم استعمل فيما نقل عن موضعه فى اللغة الى معنى آخر ولا يعلم ذلك الا من دليل من اتفاق أو مشاهدة وهو فى الدين كل مانقله الله تعالى أو رسوله صلى الله عليه وسلم عن موضعه فى اللغة الى مسمي آخر ومعنى ثان ولا يقبل من أحد فى شى من النصوص انه مجاز إلا ببرهان يأتى به من نص آخر أو اجماع متيقن . أو ضرورة حس . وهو حينئذ حقيقة . لأن التسمية لله عز وجل فاذا سمى تعالى شيئاً ما باسم ما فهو اسم ذلك الشي على الحقيقة فى ذلك المكان وليس ذلك فى الدين لغير الله تعالى قال عز وجل: « إن هى الاأسماء سميتموها أنتم وآ باؤكم ما انزل الله بها من سلطان ».

والنشب - نهو أن يشبه شي بشي في بعض صفاته وهذا لا يوجب في الدين حكما أصلا. وهو أصل القياس. وهو باطل لان كل مافي العالم فشبه بعضه لبعض ولا بد من وجه أو من وجوه ومخالف أيضا بعضه لبعض ولا بد من وجوه وهو أيضا التمثيل .

والمنشا به حلم وهو في القرآن وهو الذي نهينا عن اتباع تأويله وعن طلبه وأمرنا من علم وهو في القرآن وهو الذي نهينا عن اتباع تأويله وعن طلبه وأمرنا بالايمان به جملة وليس هو في القرآن الاللاقسام التي في السور كقوله تعالى: « والضحى والليل اذا سجى » «والفجر وليال عشر »والحروف المقطعة التي في أوائل السور وكل ماعدا هذا من القرآن فهو محكم

والمفصل – هو مابينت أقسامه وهو فى أصل اللغة مافرق بعضه عن بعض تقول فصلت الثوب واللحم وغير ذلك

والاستنباط – اخراج الشي المغيب منشي آخر كان فيه وهو فى الدين

ان كان منصوصا على جملة معناه فهوحق.وان كان غير منصوص على جملة معناه فهو باطل لايحل القول به

والحكم - هو إمضاء قضية فى شىء ماوهو فى الدين تحريم أوايجاب أو إباحة مطلقة ، أو بكراهة ، أو باختيار

والا يمان - أصله في اللغة التصديق باللسان والقلب معا ، لا بأحدها دون الثاني : وهو في الدين التصديق بالقلب بكل ماأمر الله تعالى به على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم والنطق بذلك باللسان، ولا بد من استعال الجوارح في جميع الطاعات واجبها ، وندبها ، واجتناب محرمها ومكروهها . برهان ذلك أن جميع أهل الايمان مكذبون بأشياء منها أن يكون لله تعالى ولد ، وأن يكون مسيامة نبيا ، وغير ذلك كثير . ومصدقون بأشياء كثيرة . وقدأ طلق الله تعالى وأطلق جميعهم بعضهم على بعض اسم الايمان مطلقا دون اضافة ولا خلاف بين أحد من الأمة في أنه لا يجوز أن يطلق اسم التكذيب عليهم الا باضافة والكفار مؤمنون بأشياء كثيرة . ولاخلاف بين أحد من الأمة في أنه لا يجوز أن يطلق الله بالاضافة فصح ان اسم الايمان منقول عن موضوعه في اللغة الى ماذكرناه

والكفر - أصله فى اللغة التغطية قال عز وجل: «كمثل غيث أعجب الكفار نباته ». قال لبيد بن ربيعة:

## القت ذكاء يميها في كافر

يريد الليل لا نه يغطى على كل شي . وهوفى الدين: صفة من جحدشيئاً مما افترض الله تعالى الا يمان به بعدقيام الحجة عليه ببلوغ الحق اليه بقلبه دون

لسانه ، أو بلسانه دون قلبه ، أو بهما معا . أو عمل عملا جاء النص بأنه مخرج له بذلك عن اسم الايمان على ما بينا في غيرهذا الكتاب . برهان ذلك : ان جميع من يطلق عليه اسم الكفر فانه مصدق بأشياء مكذب بأشياء . ولا خلاف فى أنه لا يجوز أن يطلق عليهم اسم الايمان بلا إضافة . وأهل الايمان كفار بأشياء كثيرة منها التثليث وغير ذلك ولا خلاف فى أنه لا يجوز أن يطلق عليهم اسم الكفر بلا إضافة

والشرك - هو فى اللغة أن يجمع شيئًا الى شى فيشرك بينهما فيما جمعا فيه وهو فى الدين: معنى الكفر سواءسواء لما قد بيناه فى غير هذا المكان. والتسمية لله تعالى لا لغيره

والالزام - هو أن تحكم على الانسان بحكم ما فاما واجباً وغيرواجب والعقل - هو استعال الطاعات والفضائل وهو غير التمييز لانه استعال ماميز الانسان فضله . فكل عاقل مميز وليسكل مميز عاقلا، وهو فى اللغة المنع : تقول عقلت البعير أعقله عقلاوأهل الزمان يستعملونه فيما وافق أهواءهم فى سيرهم وزيهم والحق هو فى قول الله تعالى : « ويجعل الرجس على الذين لا يعقلون ». يريد الذين يعصونه وأما فقد التمييز فهو الجهل أو الجنون على حسب ماقابل اللفظ من ذلك

والفور — هو استعال الشي بلامهاة ولكن على أثر ورود الأمر به والغور — هو استعال الشي بلامهاة ولكن على أثر ورود الأمر به والمراضى — تأخير انفاذ الواجب وحكم أوامر الله عز وجل ورسوله صلى الله عليه وسلم كلها على الفور الا أن يأتي نص باباحة التراخي في شي ما فيوقف عنده

والامنياط – هو التورع نفسه وهو اجتناب مايتتي المرء أن يكون

غير جائز وإن لم يصح تحريمه عنده أو اتقاء ماغيره خير منه عند ذلك المحتاط وليس الاحتياط واجبا في الدين ولكنه حسن. ولا يحل أن يقضى به على أحدولا أن يلزم أحداً لكن يندب اليه لا أن الله تعالى لم يوجب الحكم به والورع – هو الاحتياط نفسه

## فصل فی معانی حروف تتکرر فی النصوص

ج واو العطف - لاشتراك الثاني مع الاول: اما في حكمه: وإما في الخبر عنه عنه على حسب رتبة الكلام. فان كان الثاني جملة فهو اشتراك في الخبر فقط وان كان إسها مفرداً فهو مشترك في حكم الأول. وهي: لا تعطى رتبة أي إنها لا توجب أن الاول قبل الثاني ولا أنه بعده . بل ممكن فيهما أن يكونا مما أو أن يكون أحدها قبل الا خر بمهلة و بلامهلة كقولك: جاءني زيد وعمرو فجائز أن يكون أحدها قبل الا خر بمهلة و بلامهلة كقولك: جاءني زيد وعمرو فبائز أن يأتيام عاوجائز أن يأتي زيد قبل عمرو وعمرو قبل زيد بساعة و بعام و بأفل و بأ كثر

ر والفاء — تعطى رتبة الثانى بعد الاول بلا مهلة كقولك: جاءنى زيد فعمرو فزيد جاءقبل عمرو ولا بد، وأتى عمرو إثره بلا مهلة

روثم - توجب أن الثانى بعد الاول بمهلة

وواو القسم — ليست واو عطف لانها قد يبتدأ بها أول الكلام ولا يبتدأ بواو العطف

وأو — للشك وللتخيير مثل: قولك خذ هذا أوهذا. فأعاملكت أخذ أحدها وفى الشك قولك: جاءنى زيد أو عمرو. فلم تقطع بمجى . أحدها بعينه لكن حققت أن أحدها أتاك ولم تعينه .

ومعنى الباء \_ الاتصال مثل قولك : مررت بزيد تريد اتصال مرورك به ولا توجب تبعيضا ولا استيفاء

ومن - معناها ابتداء أو تبعيض

والى — معناها الانتهاء أو مع وهـذا يكثر جداً ولهذا قانا: إنه لابد للفقيه أن يكون نحويا لغويا والا فهو ناقص ولا يحل له أن يفتى لجهله بمعانى الاسهاء وبعده عن فهم الاخبار \*

## الباب السادس

هلالأشياء في العقل قبلورود الشرع على الحظر أم على الاباحة ؟

قال أبو محمد: قال قوم الاشياء كلها في العقل قبل ورود الشرع على الحظر. وقال آخرون: بل هي على الحظر حاشا الحركة النقلية من مكان إلى مكان وشكر المنع فقط. وقال آخرون: بل هي على الاباحة حاشا الكفر والظلم وجعد المنعم. وقال آخرون: وهم جميع أهل الظاهر وطوائف من أهل أصحاب القياس ليس لها حكم في العقل أصلا لا بحظر ولا باباحة وإن كل ذلك موقوف على ماترد به الشريعة

قال أبو محمد: وهذاهو الحق الذي لا يجوز غيره. واحتجمن قال بحظرها بانقال: الأشياء كالهاملك لله عزوجل ولا يجوز أن يقدم على ملك مالك الا باذنه قال أبو محمد: وهذا تمويه ساقط لانه لم يحرم الاقدام على ملك غير نابنه س العقل وانما حرم ماحرم من ذلك بورود الشرع بتحريمه ولوكان تحريم الاقدام على ملك المالك مركبا في ضرورة العقل. لما جاز ان يأتي شرع بخلافه كما لا يجوز ان يأتي بشرع . فان الكل أقل من الجزء ، وان القصير اطول مما هو اطول منه . لا ن كل شي رقب الله تعالى في العقل ادراكه على صفة ما بخلاف

ماقد رتبه تعالى ممتنعاومحالا. ورتبُ الاخبار به كذبا وإفكا واخبرنا تعالى ان قوله الحق ولاسبيل ان يرد الشرع بمحال ولا بكذب. ومن اجاز ذلك خرج عن الاسلاموقدوجدنا المالك فيما بيننا لملكه قد أمرنا تعالى بأخذهمنه كرها فيما لزمه من نفقة زوجه التيهي لعلمااغني منه واقدرعلى المال.وفي أشياء كثيرة من اروش ما اتلف بخطأ و بغيرقصد و بقصد . ووجدناه تعالى قدا جازما انهذه أهل دار الحرب في أموالهم وملكهم إياها بقوله تعالى : « وأورثكم أرضهم وديارهم وأموالهم ». واجازكل ما انفذوه فيها من هبة وبيع ثم اطلقنا على اخذها منهم اختلاسا وغلبة وعلى كل وجه. فان قالوا: كفرهم اباح أموالهم. قيــل لهم : نحن نوجدكم الذمي كافرا لايحل أخذ شي من ماله حاشا الجزية التي لاتكاد تتجزأ من ماله وكلاها كفره واحد فابن ما ادعته هذه الطائفة المغفلة ? من ان الاقدام على ملك مالك بغير اذبه حرام محرم في العقل \* فان قال قائل منهم: تلك الأموال هي ملك لله عز وجل. قيل له: انما حرمت انت ملك الله تعالى قياسا على الشاهد بيننا من قبح التعدى على ملك مالك بزعمك فلا تعد الىماجعلته أصلا فتبطله. ويقال له أيضاً : وانفسنا ملك لله عز وجل وفى منعها الاقوات والتناسل ابطال للنوع الانساني وفي ذلك ابطال ملك لله عز وجل كثير واتلاف مملوكات له كثيرة وهذا فسخ لاصلك فيكون الاتلاف على قولك حاظراً مبيحافي حالة واحدة وهذا لا يعقل \* ويقال لمن قال باباحتها واحتج بان فى مدخل الطعام ومخرجه عبرة ودليلا على قدرة الله عز وجل: اطرد علتك وقل: وفى فسقك بالذكور وبالنساء عـبرة ودليل على قدرة الله عز وجل فى مداخلة الاعضاء بعضها في بعض، وفي تخلق الولدوولادته أعظم عبرة وادلة دليلا علىقدرة الله عز وجل ، وكذلك فى قتل النفس وسيلان الدم بعد منع الجلدله من السيلان ، وفي خروج النفس وانقطاع الحركة والحس أعظم عبرة وادل دليلا على القدرة . فابح قتل النفس على هذا وقل انه:حسن في العقول،

بل واجب ومن قرأ كتب التشريح للأطباء علم أن فى ذلك اعظم عبرة فليقل ان قتل الانفس مباح فى العقل \* واحتج المبيحون أيضاً بان قالوا: لابد من فعل، أو ترك، أو حركة، أوسكون. فان منعتموه الكل أو جبتم المحال والممتنع

قال أبو محمد: وهذا انما يخاطب به من قال بالحظر ، وأما نحن فلسنا نقول ان في العقل اباحة شي ولا حظره وانما فيه تمييز الموجودات على ماهى عليه وفهم الخطاب فقط. وبالجملة فكل شي يعارض به القائلون بالاباحة أوالحظر فهى دعاوى مجردة. واحتج بعض القائلين بالاباحة بقوله تعالى: « وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ».

قال أبو محمد: ولا حجة لهم في هذا لا أننا لم نقل انه تعالى يعذب من لم يبعث اليه رسولا فيعارضون بهذا وليست هذه الآية من مسألتنا في الاباحة والحظر في ور د ولاصدر لا أن الاشياء لو ورد الحظر فيها بنص جلى الا انه لم يأت وعيد على مرتكبها لم يجز لا حد أن يقول ان الله تعالى يعذب من خالف أمره . وليس في كون المرء عاصيا أو كافرا ما يوجب انه يعذب ولا بد. وا تماعلمنا وجوب العذاب من طريق القرآن والخبر عن الذي صلى الله عليه وسلم فقط ، ولولا ذلك ماعلمناه ومن رحمان والله المالم يعمرون مدة أعمارهم غير معذبين لا بل في نعمة وملك وغلبة وكرامة ، ولا فرق بين جواز ذلك خسين عاما وستين وسبعين و عانين وبين تماديه هكذا أبدا وقتا بعدوقت ، ولا فرق بين جواز ذلك في الوقت الأول ، وبين جوازه في الوقت الثاني . وليست هنا حال حدثت لهم الا أن الله تعالى أراد أن يعذبهم في الا خرة ولو وليست هنا حال حدثت لهم الا أن الله تعالى أراد أن يعذبهم في الا خرة ولو وقال بعض القائلين بالاباحة : محال ان يخلق الله تعالى فينا الشهوات المقتضية لما تقتضيه ثم يحظر علينا ماخلق لنا

قال على: هذه مكابرة العيان وليست هذه حجة مسلم لأن الله عز وجل قد فعل ماانكروا ،وخلق فينا شهوات تقتضى اتيان الفواحش فى كل امرأة جيلة نراها أو فى حسان الغلمان وشرب الخور فى البساتين ، وأخذ كل شى استحسنته النفوس والراحة وترك التعرض لسيوف أهل الشرك ، والنوم عن الصلوات فى الهواجر الحارة والغدوات القارة ، ثم حرم علينا ذلك كله

فان قال قائل : فان الله تعالى قد عوض من ذلك أشياء أباحها وعوض على ترك ماحرم ماهو خير وهو الجنة. قلنا له وبالله تعالى التوفيق: لقد كان تعالى قادرا ان يجمع الآمرين لنا معاً ، ولقـد كان يكون ذلك اقل لتعبنا والذ لنفوسنا واروح لاجسامنا واتم لسرورنا. ولكنه تعالى لم يرد الاما ترى لامعقب لحـكه . وبيان ذلك انه قـد نعم قوما في الدنيا والآخرة كداود وسليان عليهما السلام. واعطاهما اللذات العظيمة والملك الشنبع (١) والنبوة مع ذلك . وسلط على أيوب وهو نبى مثلها من البلايا مالاقبل لاحد به دون ذنب سلف منه .ولااحسان سلف من سليمان وداود على جميهم السلام والصلاة. وسلط محمداً صلى الله عليه وسلم على جميع أعدائه وعصمه منهم ومنحه النصر عليهم . وسلط على انبياء أخر أعدائهم فقتلوهم بانواع المثل وكالهم مع ذلك من مسعود مسلط على عدوه في الدنيا ، ومحروم مسلط عليه عدوه فيها ، وكلهم مجتمعون في الجنة متنعمون فيها. وفعل بنا ذلك أيضاً فمن محسن منعم ، ومن محسن مشتى. وقد نعم أيضاً عز وجل ملوكا من الكفار في الدنيا واصحبهم النصر والتأييد الى أن قبض أرواحهم الى النار ، وهم اطغى خلق الله واكفره ، واشد تسلطا علىالفواحش. وحرم آخرين منالكفار فقتلهم بالفاقة والجوع والعرى والقمل والمساءلة منبابالى باب معالعاهات العظيمة والبلايا الشنيعة،

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل الذي بيدنا وفي رقم ١٣ وفي المكانين علامة التوقف. وفي رقم ١٩ الشنيع بالياء ولعله مصحف عن «السنيم» بمعنى الجميل واللذيذ والمرتفع العالى .

والامراض المؤلمة ، ثم جعل مجتمعهم فى جهنم من منع فى الدنيا ومنحوس فيها . فاى عقل ترتبت فيه هذه الرتبة أو المنع منها . ما يحس شيئاً من ذلك فى عقله الاناقص العقل ينبغى له أن يتهم حسه فى ذلك

ونسأل من جعل العقل مرتبا في حظر أو أباحة قبل ورود الشرع. فنقول له: ماتقول في راهب في صومعة مريد لله عز وجل بقلبه كله موحد لله تعالى لا يدع خيرا الا فعله ولا شرا الا اجتنبه. الا انه كان في جزائر الشاشيين في اقصى الدنيا بحيث لم يسمع قط ذكر محمد صلى الله عليه وسلم من جميع أهل ناحيته الا مُتبعا بالكذب وباقبح الصفات. ومات على ذلك وهو شاك في نبوته صلى الله عليه وسلم أومكذب لها . اليس مصيره ? الى النار ، خالداً مخلداً بنوته صلى الله عليه وسلم أحمد في ذلك فهو كافر مشرك باجاع الامة

ثم نقول: ماتقول في يهودى أو نصرانى لم يدع قتل مسلم قدر عليه الا قتله أو انقذه ، ولم يبق شيئاً من القواحش الا ارتكبه . من الزنا وفعل فعل قوم لوط عليه السلام ، وفعل كل بلية . ثم انه ايقن بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم وآمن وبرئ من كل دين الا دين الاسلام . واقر بذلك بلسانه ومات أثر ذلك أليس من أهل الجنة ? بلا خلاف من أحد من الأمة . فان شك فى ذلك فقد كفر فني أى موجب العقل وجد اثبات هذا أو وجد إبطاله ، وما الذى أوجب فى العقل أن يخص محمد صلى الله عليه وسلم وسائر الا ببياء بهذه الفضائل وقد كان عليه السلام بين أظهر الناس أربعين سنة لم يحبه تعالى بهذه الفضيلة . فأى عقل أوجب منعه من ذلك قبل أن يؤتاها أو أوجب أن يحبى الفضيلة . فأى عقل أوجب منعه من ذلك قبل أن يؤتاها أو أوجب أن يحبى بها هل هى الا أفعال الله تعالى واختياره ، وكل هذا يبطل أن يكون للعقل مجال فى حظر أو إباحة أو تحسيناً وتقبيح ، وان كل ذلك منتظر يكون للعقل مجال فى حظر أو إباحة أو تحسيناً وتقبيح ، وان كل ذلك منتظر فيه ماورد مر الله تعالى فى وحيه فقط . نسأل الله الهدى والعافية فى فيه ماورد مر الله تعالى فى وحيه فقط . نسأل الله الهدى والعافية فى الدنياوالا خرة بمنه آمين \*

وقال بعض المتكلفين من القائلين بالاباحة: كل من اضطره الله الى شيء فقد أياحه له

قال أبو محمد على: وهذا قول امرى لم يتدرب في العلم ، وقد أخطأ في هذه القضية لا نالضرورة فعل الله تعالى ، والجائع مضطر الى الجوع والمريض مضطر الى المرض، وقد قال تعالى في أهـل النار: «ثم نضطره الى عذاب النار » . أفيسوغ لذى عقــل؟ أن يقول : أن الله تعالى أباح للجائع الجوع ، وللمريض المرض ،ولا هـل جهنم الـكون في جهنم ، وانما يقول هذا من لا يعرف الاسهاء ولا المسميات ولا حقيقة عبارة الالفاظ عن المعانى. فإن قال قائل: فان الشريعة تبطل حكم مافي العقول. واحتج بأنه قد حسن في العقول الانقياد للاً مر المنسوخ قبل أن ينسخ ثم أتى النسخ فقبح في العقل ما كان فيه حسنا قيلله: هذا شغب فاسد. ولم ننكر أن الشريعة لأتحسن الاماحسنت العقولولا تقبح الا ماقبحت ، بل هو قولنا نفسه . وانما أنكرنا أن يكون للعقل رتبة فى تحريم شي أو تحليله أو تحسينه أو تقبيحه ، واما اذا وردت الشريعة بالنهى عن شي أو اباحته. فواجب في العقول الانقياد لذلك والانقياد للمنع مما أبيح أو أباحة مامنع ان جاء أمر بخلاف الامر المتقدم فلم يحدث في العقول شيءً لم يكن ولا غير النسخ شيئًا مما كان فيها من وجوب الانقياد لما وردت به الشريعة . وقد قال بعض القائلين بالحظر : ان معنى قوله عز وجل : « خلق لكمافي الأرض جميعا». انما معنى هذا ليعتبر به

قال أبو محمد: وهذا تحكم لا يشبه الا تحكم الصبيان، ومن استجاز مثل هذا من نقل الالفاظ عن مراتبها في اللغة، فلا ينكر على غلاة الروافض قولهم: ان معنى الصلاة الدعاء لا الركوع والسجود، ومعنى الزكاة طهارة الانفس، ومعنى الحج القصد الى الامام، ومن سلك هذه الطريقة ابطل الديانة وادى الى ابطال جيع التفاهم، ولم يكن في الدنيا كلام الا واحتمل ان يقول فيه قائل انه مقصود

به غير مايقتضيه لفظه ، وهذاهو ابطال الحقائق . وساغ للعيسوية من اليهود أن يقولوا إن معنى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : لانبى بعدى ، أى من العرب فقط ، وساغ للمعتزلة أن تقول : وخلق كل شي أى الاجسام واعراضها حاشا الحركات ، وساغ للحشوية ان تقول . بل خلق كل شي عاشا الروح والا يمان والكلام المسموع من القراء ، وساغ للمنانية أن يقولوا : خلق كل شي من الخير فقط . وهذا كلام ومذهب يفسد الدين و يبطل حقيقة العقل . وقد علمنا ضرورة أن الالفاظ انما وضعت ليعبر بها عما تقتضيه في اللغة ، وليعبر بكل افظة عن المعنى الذي علقت عليه ، فن احالها فقد قصد ا بطال الحقائق جملة وهذا غاية الافساد وبالله تعالى التوفيق

قال على : ثم نبطل كلا المذهبين معا بحول الله وقوته . قال الله تعالى : « ولا تقولوا لما تصف ألسنت كم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتنتروا على الله الكذب » . وقال تعالى : « قل أرايتم ما أنزل الله لكم من رزق فجعلتم منه حراما وحلالاً قل آلله أذن لكم أم على الله تنترون » .

قال على : فني هاتين الآيتين نص واضح على تحريم القول في شي من كل مافي العالم انه حرام أو انه حلال . فبطل بذلك قول من قال : ان الأشياء قبل ورود الشرع على الحظر أو على الاباحة . وصح ان من قال شيئاً من ذلك بغير اذن من الله تعالى فهو منتر على الله عز وجل . وأما اذا ورد الشرع باى شي ورد من اباحة الكل ، أو حظر الكل ، أو حظر البعض ، أو اباحة البعض ، فواجب القول بكل ماورد من ذلك . وقال تعالى : « أيحسب الانسان ان يترك سدى » . والسدى المهمل الذي لا يؤمر ولا ينهى . فصح بهذه الآية ان الناس لم يبقوا فط هملا دون ورود شرع . فبطل قول من قال : ان العقول تعرت وقتا من الدهر من شرع . واذ قد بطل هذا القول ، فقد بطل ان يكون الشي في العقل قبل ورود الشرع له حكم في العقل بحظر أواباحة . ان يكون الشي في العقل قبل ورود الشرع له حكم في العقل بحظر أواباحة .

فصار قولهم محالا ممتنعا مع كونه حراما أيضاً لوكان ممكنا. وقال تعالى: «وان من أمة الا خلا فيها نذير ». فبطل هذا أن تكون أمة وقتا من الدهر لم يتقدم فيهم نذير وقد كان آدم عليه السلام رسولا في الأرض وقال نعالي له اذ أنزله الى الأرض: «ولكم في الأرض مستقر ومتاع الى حين ». فاباح تعالى الأشياء بقوله انها متاع لنا ثم حظر ماشاء وكل ذلك بشرع. وكذلك اذ خلقه في الجنة لم يتركه وقتا من الدهر دون شرع بل قد قال تعالى: « وكلا منها رغدا حيث شئما ولا تقربا هذه الشجرة ». فلم يخل قط وقت من الزمان عن أم أو نهى

قال على : ويقال لهم أيضاً : لو جاز أن نبقى دون شرع لكان حكمنا كحكمنا قبل أن نحتلم فان الأمور حينئذ لا حكم لها علينا لا بحظر ولا اباحة ، ولا فرق بين كونهما كذلك قبل البلوغ بنصف ساعة وبين كونهما كذلك بعد البلوغ . وكلا الأمرين فى العقول سواء . وما فى العقل ايجاب الشرع على من احتلم وسقوطه عمن لم يحتلم . وليس بين الأمرين الا نومة لطيفة فبطل بهذا ما ادعوه من أن العقول فيها حظر شي أو اباحته قبل ورود الشرع وموافاة الخطاب من الله عز وجل . ولوكان كذلك للزم غير المحتلم كزومه المحتلم أذ موجب العقل لا يختلف

قال على: ويقال لمن قال: كل شيء مباح في العقل الا الكفر اليس اقرار المرء بلسانه بالتثليث غير متبع له انكاراً كفراً من قائله ؛ فان قال: لا . كفر وان قال: نع . قيل له صدقت . وقد اباح الله تعالى الاعلان به دون اتباع انكار لمن اضطر وخاف الاذى . وقد اباح الله تعالى عند خوف القتل الكفر الصحيح الذى هو كفر في غير تلك الحال . ولسنا نسأ لهم عن الكفر الذى هو النطق به فقط ، لان بعضهم الذى هو العقد انما نسأ لهم عن الكفر الذى هو النطق به فقط ، لان بعضهم قال : لم يبح الله تعالى قط الكفر لان الكفر هو العقد ولاخلاف بين من يعتد

به فى ان النطق بالكفر دون اتباع بانكار ولا حكاية كفر صحيح ، فعن هذا الكفر سألناهم وهم يقرون بان امرأ لو قال بلسانه : انا كافر بالاسلام ، مقر بالتثليث . ان هذا كفر وانه مرتد وهذا بعينه هذا الذى ابيح عند الاكراه . فقد جاءت اباحة الكفر نصا وحسن ذلك فى عقولهم و بطل قولهم والذى نقول بهان الله تعالى لو اباح الكفر الذى هو العقد لكان حسناً مباحا وانه انما حظر بالشرع فقط وبالله تعالى التوفيق \* ويقال لمن قال : ان كفر المنع محظور بالعقل . ما تقول : فى كافر ربى انساناً واحسن اليه ثم لقيه فى حرب أيقتله أم لا ؛ فان قالوا : لا . خالفوا الاجماع . وان قالوا : نعم . نقضوا قولهم فى ان كفر المنع محظور بالعقل . فان قالوا : ان قتله شكر له كابروا واقروا بان قتله الذى هو سبب مصيره الى الخلود فى النار شكر له واحسان واقروا بان قتله الذى هو سبب مصيره الى الخلود فى النار شكر له واحسان اليه وهذا ضدماميز العقل وبالله تعالى التوفيق \*

## فصل فيمن لم يبلغه الأمر من الشريعة

قال على بن احمد: اختلف الناس فيمن لم يبلغه الحكم الوارد من الله تعالى في الشريعة في خاص منها أو في جميعها. فقالت طائفة: كل أحد مأمور منهى ساعة ورود الأمر والنهى الا انه معفو عنه غير مؤاخذ بما لم يبلغه من الامر والنهى وقالت طائفة: ان الله تعالى لم يأمر قط بشئ من الدين الا بعد بلوغ الامر الى المأمور وكذلك النهى ولا فرق وأما قبل انتهاء الامر أو النهى اليه فانه غير مأمور ولا منهى

قال على : وبهدذا نقول لقول الله عز وجل : « لا نذركم به ومن بلغ » ولقوله: « لا يكلف الله نفسا الا وسعها » ولا خبار رسول الله صلى الله عليه وسلم انه لا يسمع به يهودى أو نصرانى فلم يؤمن به الا وجبت له النار . حدتنا احمد بن محمد بن عبد الله الطلمذكى ثنا ابن مفرج ثنا محمد بن أيوب

الرقى انبا أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار ثنا محمد بن المثنى ثنا معاذ بن هشام الدستوائي ثنا أبو على قتادة عن الاسود بن سريع . عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : يعرض على الله تبارك وتعالى الاصم الذي لايسمع شيئا والاحمق والحرم ورجل مات في الفترة . فيقول الاصم : رب جاء الاسلام وما اسمع شيئاً . ويقول الاحمق : رب جاء الاسلام وما أعقل شيئاً . ويقول الذي مات في الفترة : رب ما أتاني لك من رسول فيأخذ مواثيقهم ليطيعنه فيرسل الله تعالى اليهم ادخلوا النار . فوالذي نفسي بيده لو دخلوها لكانت عليهم برداً وسلاما . وبه الى قتادة عن الحسن البصري عن أبي رافع عن أبي هريرة بمثله وزاد في آخره : ومن لم يدخلها دخل النار . فصح كما أوردنا أنه لانذارة الا بعد بلوغ الشريعة الى المنذر ، وانه لايكلف أحد ماليس في وسعه ، وليس في وسع أحد علم الفيب في أن يعرف شريعة قبل أن تبلغ اليه . فصح يقيناان من لم تبلغه الشريعة لم يكانها . واحتجت الطائفة الأخرى بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : اذا اجهد الحاكم فاخطأ فله أجر . وسماه عليه السلام مخطئا ولا يكون المخطئ الا من خالف ما أمر به فسماه عليه السلام مخطئا ولا يكون المخطئ الا من خالف ما أمر به

قال أبو محمد: وهذا الخبر لاحجة لهم فيه بل هو حجة انا وبه نقول ، لانه قد يكون مخطئاً من لايوافق الحق وان لم يكن مأموراً بالعمل به كانسان سمى آخر بغير اسمه غيرعامد فهذا مخطئ ولا أمر يلزمه ههنا. وكمن أنشد بيت شعر فوهم فيه فهو مخطئ بلا شك . وهذا المحتهد مخطئ بلا شك اذا حكم بخلاف ماورد به الحكم من عند الله عز وجل ، وادخل في الدين ماليس منه، وإن كان غير مأمور بالحكم بما لم يبلغه فانه منهى عن الحكم بما ظن أنه حق وهو غير حق . وأما إذا بلغه فانه مأمور به وان نسيه لانه قد بلغه ولزمه ، فان قال قائل : لو كان ماقلتم لكان الدين لازماً لبعض الناس لا لكلهم. قلنا وبالله التوفيق : ليس كذلك بل الدين لازم للجن والانس اذا بلغهم . نعم و وبالله التوفيق : ليس كذلك بل الدين لازم للجن والانس اذا بلغهم . نعم و

والكل من لم يخلق بعد اذا خلق وبلغه وبلغ حد التكليف لاقبل ذلك. وأنتم لاتخالفوننا في الشريعة انها لاتلزم من لم يخلق قبل أن يخلق ، ولا من لم يبلغ قبـل أن يبلغ. فإن قالوا: فكيف حال من لم يبلغه ? الامر أهو مأمور بما هو عليه من خلاف ما أمره الله تعالى به مما لم يبلغه أم هومأمور بما أمره الله تعالى به مما لم يبلغه . ولا سبيل الى قسم ثالث. فان قلتم: هو مأمور بما أمره الله تعالى به وان لم يبلغه فهو قولنا. وإن قلتم :هو غير مأمور بما أمره الله تعالى به (أو إنه مأمور بما هو عليه من خلاف ماأمر الله تعالى به) (١) كان ذلك شغبا بشيعاً . قلنا وبالله التوفيق : لسنا نقول بواحد منهذين الجوابين لكنا نقول: هو غير مأمور في ذلك بشي أصلاحتي يبلغه وحاله في ذلك كحال من لم يبلغ حــد التـكليف حتى يبلغ. فاذ قالوا: فـكيف حكمه ان خالف مایری أنه الحق عامداً فوافق بذلك ما أمر الله تعالى به . قلنا لهم :هذا السؤال لازم لكم ولنا. فاما نحن فنقول وبالله التوفيق: إنه ليس فى ذلك مطيعا ولا عاصيا لكنه مستسهل لمخالفة الحق هام بترك الحق الا إنه لم يفعل ذلك بعد. هذه صفته على الحقيقة إلا انه لم يخالف بفعله ذلك حقا ولا واقع باطلا قال على : أهل هذه الصفة ينقسمون ثلاثة أقسام : فقسم شهدوا ورود الأمر من الله تعالى ثم نسخ ولم يشهدوا الناسخ وليس أحد من هؤلاء موجوداً بعد موت رسول الله صلى الله عليه وسلم لان النسخ بطل بعد موته عليــه الســلام واستقرت الشرائع: وقسم ثانى علموا المنسوخ ولم يبلغهم الناسخ أو بلغهم المجمل ولم يبلغهم المخصص: وقسم ثالث بلغهم الناسخ والمنسوخ والمجمل والخاص ثم نسوا الخاص والناسخ أو تأولوا فيهما تأويلا

فاما من كان فى عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم فبلغه المنسوخ ولم (١) هذه الزيادة من رقم ١٦٠

يبلغه الناسخ ، فهؤلاء خاصة لايسقط عنهم الأمر بالمنسوخ حتى يبلغ اليهم الناسخ لانه قد لزمهم الذي بلغهـم بيقين لاشك فيـه ، ولا يسقط اليقين الابيقين. برهان هذا إنه قد صح و ثبت عند جميـع أهل العلم إن المسلمين كانوا بأرض الحبشة وبأقصى جزيرةالعرب فنزلالأ مرمن الله تعالى على رسوله صلى الله عليه وسلم مالم يكن فيه قبل ذلك أمركالصوم والزكاة ، وتحريم بعض مالم يكن حراماً كالحمر وإمساك المشركات وغير ذلك. فلا شك في أنه لم يأثم أحد منهم بتماديه على مالم يعلم نزول الحسكم فيه . وكذلك كان ينزل الأمر مما تقدم فيه حكم بخلاف هذاالنازل كتحويل القبلة عن بيت المقدس وغير ذلك فلا شك أيضًا في أنهم لم يأثموا ببقائهم على العمل بالمنسوخ. بل كان فرضا عليهم الصلاة كما أمرواوءرفواحتى يبلغهم نسخه . هذا مالا يختلف فيه اثنان فصح قولنا والحدلله يقيناً لا مجال للشك فيــه. وهكذا بتى أبو بكر وعمر رضى الله عنهما أزيد من عشرة أعوام مقرين لليهود والنصارى والمجوس بجزيرة العرب اذ لم يبلغهما نهى النبي عليـه السلام عن إقرارهم فيها فلم يختلف أحد في أنهما لم يعصيا بذلك بل فعلا ماأمرا به . ولوقال قائل: إن هذا إجماع صحيح متيقن لما بعد عن الصدق لانه لم ينكر ذلك عليهما أحد من الصحابة وليس منهم أحد خنى عليــه اقرارها لهم قبل بلوغ النهى اليهما وبالله تعالى التوفيق . فان قيدل : فهلا قلتم أنه سقط عنهم استقبال بيت المقدس ولم يؤمروا باستقبال الكعبة بقول الله تعالى : « وحيث ما كنتم فولواوجوهكم شطره». قلنا: لا لما قد ذكرنا من ان الحكم لايلزم حتى يبلغ وانما خاطب الله بهذا الامر من بلغه ومن لم يخلق اذا خلق وبلغه . ولا دليل على سقوط ماقد ثبت عليهم من استقبال بيت المقدس الا ببلوغ الأمر

قال على: ولوكانوا مأمورين باستقبال الكعبة حين نزول الأمر من قبل

ان يبلغهم لكان من أقدم منهم فصلى الى الكعبة عامدا قبل أن يبلغهم الأمر جائز الصلاة وهذا باطل، واما لوان انسانا اليوم خفيت عليه دلائل القبلة فاستدل فاداه استدلاله الى جهة ماوقطع بذلك ثم تعمد الصلاة الى خلاف تلك الجهة فلما سلم إذابه الى القبلة فان صلاته باطل، وهو بذلك فاسق ، لانه تعمد العمل في صلاته عا ليس عالما انه أمر به فيها . فقصد العمل عا يرى انه ليس من صلاته فقد قصد افساد صلاته فعلت بذلك

قال أبو محمد: واما من كان بعدرسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يبلغه الناسخ ولا الخاص فانه أيضاً مأمور بما يعتقد من المنسوخ ومن عموم المخصوص لأن الله تعالى لم يكافه قط خلاف ذلك بل افترض عليه خلافا لذلك طاعة امره تعالى جملة ، والمنسوخ مر أمره بلا شك فهو لازم لكل من بلغه بعموم الأمر المذكور حتى يبلغه نسخه وبالله تعالى التوفيق \*

ومن المحال الممتنع: أن يكون الله تعالى يورد على عبده أمراً يأمره به ثم ينهاه عنه ولا يعلمه بنهيه عنه ، وهو تعالى قد تكفل لنا بالبيان قال عزوجل « قد تبين الرشد من الغى ». فلوورد أمرالله تعالى ثم نهاه عنه ولم يبلغه نهيه لكان ذلك إضلالا والتباسا ولكان الرشد غير مبين من الغى . وحاشا لله من هذا يقيناً

وأما من بلغه الناسخ والخاص ثم نسيهما أو تأول فيهما بمبلغ طاقته فهو مأمور بما بلغه من ذلك لأنه مذ بلغه منهى عما هو عليه لانه قد بلغه النهى الا انه معذور مأجور مرة مأجور بقصده الخير ومعذور بجهله ونسيانه فهذا فهذا حكم هذا الباب بالبرهان الصحيح وبالله تعالى التوفيق

فان احتج محتج بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذ فرضت الصلاة ليلة الاسراء وفيه قول موسى عليه السلام: كم فرض الله على أمتك قال خمسين صلاة أو نحوها. فاخبر النبيان عليهما السلام إن الله تعالى فرض علينا قبل أن

يبلغنا خمين صلاة . قلنا : انما معنى هذا انه إذا بلغنا الأمر لومنا وبرهان ذلك : أن ذلك لايلزم من لم يخلق حتى يخلق ، ولا من لم يبلغ حتى يبلغ ، ولا من لم يأت عليه وقت الصلاة حتى يأتى وقتها. هذا مالا خلاف فيه فصح أن الفرض المذكور : انما هو بعد الخلق ، وبعد البلوغ ، وبعد انتهاء الشرع اليه ، وبعد دخول الوقت . وبهذا تتألف الاخبار كلها وبالله تعالى التوفيق برهان ذلك : انه لم يعص قط أحد من المسلمين بتركه الحسين صلاة ، ولو وجبت وتركها تارك لكان عاصيا لله تعالى . فصح انه لايلزمنا الا مابلغنامن الدين . واما من بلغ اليه خبر غير صحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم وصححه له متأول أو جاهل أو فاسق لم يغلم هو بفسقه . فهذا هو مبلغ اجتهاد هذا الانسان ولم يكلفه الله تعالى أكثر ما في وسعه ولا مالم يبلغه ، فهو ان عمل الله تعالى بالنبيات ، فهو ان عمل والاعمال بالنيات ، فهو عجتهد مأجور مرة في قصده بنيته الى الخير والى طاعة والاعمال بلنية من ذلك الباطل فمذور بجهله ، لا اثم عليه . لانه لم يتجانف لاثم عليه الله تعالى وطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم . فلو خالف ما بلغه من ذلك فانحا عليه اثم المستسهل بخلاف رسول الله صلى الله عليه وسلم ، اما بعمله فقط فهو فاسق ، واما بنيته فهو كافر . وبالله تعالى التوفيق \*

الباب السابع في أصول الأحكام في الديانة وأقسام المعارف وهل على النافي دليل أم لا

قال على: قد ذكرنا فيما خلا من هذا الكتاب وفى غيره من كتبنا. انه لا طريق الى العلم أصلا الا من وجهين: أحدها ما أوجبته بديهة العقل وأوائل الحس: والثانى مقدمات راجعة الى بديهة العقل وأوائل الحس. وقد بينا كل ذلك فى غير هذا المكان فاغنى عن ترداده، وقد بينا أيضاً ان بالمقدمات الصحاح الضرورية المذكورة علمنا صحة التوحيد، وصحة نبوة

محمد صلى الله عليه وسلم وصدقه فى كل ماقال . وان القرآن الذى أتى به هو عهد الله تعالى الينا. فلما كان فيما ذكر لنا عن ربه تعالى: وجوب أشياء الزمناها، والانتهاء عن اشياء منعنا منها، ووعد بالنعيم الابدى من أطاعه، وبالعذاب الشديد من عصاه ، وتيقنا وجوب صدقه فى ذلك لزمنا الانقياد لما أمرنا بالانقياد له. وتيقنا صحة كل ما ذكر لنا ضرورة ولا محيد للنفس عنها بما نقلته الكواف مما أظهر من المعجزات التي لايقدر عليها الا الخالق الأول تعالى، الشاهد لنبيه صلى الله عليه وسلم بها على صحة ماأتى به عنه تعالى. فوجب علينا تفهم القرآن والآخذ بما فيه فوجدنا فيه التنبيه على صحـة ماكنا متوصلين به الى معرفة الأشياء على ما هى عليه من مدارك العقل والحواس، ولسنا نعني بذلك أننا نصحح بالقرآن شيئاً كنا نشك فيه من صحة ما ادركه العقل والحواس ، ولو فعلنا ذلك لكنا مبطلين للحقائق ولسلكنا برهان الدور الذي لايثبت به شي أصلا. وذلك أننا كنا نسأل فيقال لنابم عرفتم أنالقرآن حق إفلا بدأن نقول بمقدمات صماح يشهدلها العقل والحس. ثم يقال لنا : عاذا عرفتم صحة العقل والحس المصححين لتلك المقدمات? فكنا نقول بالقرآن فهذا استدلال فاسد مبطل للحقائق ولكنا قلنا: ان في القرآن التنبيه لأهل الجهل والغفلة وحسم شغب أهل العناد . وذلك أن قوما من أهل ملتنا يبطلون حجج العقول ، ويصححون حجج القرآن. فأريناهم أن فى القرآن ابطال قولهم ، وافساد مذاهبهم . وأن الله تعالى قد علم أن سيكون فى العالم أمثالهم فاخبرنا بما يبطل به شغبهم وبزيل شكوكهم . كما قال تعالى: « مافرطنا في الكتاب من شي ؟ . فما أمرنا فيه تعالى باستعال دلائل العقل والحواس قوله تعالى : « وجعل لكم السمع والا بصار والا فئدة قليلا ما تشكرون » . وصدق الله تعالى ما شكره من أبطل دلائل سمعه و بصره وعقله وقال تعالى: « ألم نجعلله عينين ولسانا وشفتين وهديناه النجدين ». وذم تمالى من لم يستعمل دلائلها فقال حاكيا عن قوم معذبين لاعراضهم عن الاستدلال المؤدى الى معرفة الحقائق. قال الله تمالى: « ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن والانس لهم قلوب لايفقهون بها ، ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كالأنعام بل هم اضل أولئك هم الغافلون . ( إلى قوله ) . سيجزون ما كانوا يعملون » وقال تعالى حاكيا عن مثلهم : « وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ماكنا في أصحاب السعير » . فصد قهم الله عز وجل في قولهم ذلك . فقال تعالى : « فاعترفوا بذنبهم فسحقا لأصحاب السعير » . وقال تعالى من لم ينتفع عا أعطاه من الحواس والعقل شمى » . فذم تعالى من لم ينتفع عا أعطاه من الحواس والعقل

قال أبو محمد: أترى هؤلاء المقرين على أنفسهم أنهم كانوا لايسمعون ولا يعقلون، ولو سمعوا أو عقلوا مادخلوا النار أكانت صمخ آذانهم ذات آفات مانعة من تأدية الأصوات ? أو كانوا جاهلين بامور دنياهم ? واحكام حرثهم، وغراساتهم، والقيام على مواشيهم، ونفقات أموا لهم وانمائها، وبنيان منازلهم، وعمارة بساتيهم، وتدبير متاجرهم وصناعاتهم، وحفظ أموا لهم ، وطلب الجاه والرياسة ؟ كلا والذى عذبهم واخزاهم وذمهم بل كانو اعلم بذلك كله، واشد اهتبالا به، واشغل نفوسا فيسه، وابصر لنموه وتكثيره وحياطته من أهل الفضل، المقتصرين من ذلك على مالا بدمنه، مما يضيع العيال والجسم بتركه. أو ماجاءهم من ذلك عفوا وكان غير شاغل لهم عما هو آكد عليهم، المقبلين أو ماجاءهم من ذلك عفوا وكان غير شاغل لهم عما هو آكد عليهم، المقبلين الى معرفة الحقائق، والوقوف على العلم والعمل ؛ الموصلين الى معرفة الآخرة، والسعادة في دار البقاء في الجنبة التي وعدها الله تعالى أولياءه، والمبعدين من الهلاك والقرار في دار العذاب في النار التي وعدها الله عز وجل لاعدائه المشتغلين بذلك عما تهافت عليه أهل الجهل والنقصان . كا ثنا عبدالله ابن يوسف بن نامي عن احمد بن فتح عن عبد الوهاب بن عيسى عن احمد بن محمد ابن يوسف بن نامي عن احمد بن فتح عن عبد الوهاب بن عيسى عن احمد بن محمد عن عبد الوسف بن نامي عن احمد بن فتح عن عبد الوهاب بن عيسى عن احمد بن محمد ابن يوسف بن نامي عن احمد بن فتح عن عبد الوهاب بن عيسى عن احمد بن عمد عن احمد بن عمد عن عبد الوهاب بن عيسى عن احمد بن عمد عن عبد الوهاب بن عيسى عن احمد بن عمد عن عبد الوهاب بن عيسى عن احمد بن عمد عن عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عمد عن عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عمد عن عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عبد عن عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عبد عن عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عبد عن عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عبد عن عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عبد عبد عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عبد عبد عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عبد عبد الوهاب بن عيس عن احمد بن عبد عبد عبد الوهاب بن عبد الوهاب بن عبد الوهاب بن عبد الوهاب عبد المعرفة الم

عن احمد بن على عن مسلم بن الحجاج ثنا أبو بكر بن أبى شيبة وعمر و الناقد كلاها عن أسود بن عامر قال ثنا حماد بن سلمة عن هشام بن عروة و ثابت البنانى هشام عن أبيه عن عائشة . و ثابت عن أنس بن مالك . ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : أنتم أعلم بأمر دنيا كم . في حديث قوله عليه السلام فى تلقيح النخل فتر كوه نخرج شيصا (١) . ولكن هؤلاء المهذبون أضربوا عن استعال السمع والبصر ، واللمس ، والذوق والشم ، والعقل فى الاستدلال على الخالق تعالى . وما يقرب منه من عقد و تول وعمل ، وصرفوا كل ذلك فى حطام فان لا يجدى ولا يغنى ، بل يثقل ويندم . وبالله تعالى التوفيق

قال على : ووجدنا في القرآن الزامنا الطاعة لما أمرنا به ربنا تعالى فيه ، ولما أمرنا به نبيه صلى الله عليه وسلم عنه ، مما نقله عنه الثقات أو جاء عنه بتواتر أجمع عليه جميع علماء المسلمين على نقله عنه عليه السلام ، فوجدناه تعالى قد ساوى ببن هذه الجمل الثلاث في وجوب طاعتها علينا ، فنظرنا فيها فوجدنا منها جملا اذا اجتمعت قام منها حكم منصوص على معناه ، فكان ذلك كأنه وجه رابع الاأنه غير خارج عن الاصول الثلاثة التي ذكرنا ، وذلك نحو قوله عليه السلام : «كل مسكر خر ، وكل خمر حرام » . فانتج ذلك كل مسكر حرام . فهذا منصوص على معناه نصا جليا ضروريا لأن المسكر هو الحمر والحمر هي المسكر والحمر حرام، فالمسكر الذي هو هي حرام . ومثل قوله تعالى : « وورثه أبواه فلا مه الثلث ». وقد تيقنا بالعقل الذي به علمنا الأشياء على ما هي عليه أن كل معدود فهو ثاث وثلثان ، فاذا كان للاً م الثلث فقط وهي والاً ب وارئان فقط فالثلثان للاً ب ، هذا علم ضروري لا محيد عنه للمقل ، ووجدنا ذلك منصوصا على المعني وان لم ينص على الله ظ . ومثل للمقل ، ووجدنا ذلك منصوصا على المعني وان لم ينص على الله ظ . ومثل للمقل ، ووجدنا ذلك منصوصا على المعني وان لم ينص على الله ظ . ومثل للمقل ، ووجدنا ذلك منصوصا على المعني وان لم ينص على الله ظ . ومثل للمقل ، ووجدنا ذلك منصوصا على المعني وان لم ينص على الله ظ . ومثل

<sup>(</sup>۱) الشيص والشيصاء : بكسر الشين فيهما ردىء التمر واشاص النخل اشاصة اذا فسد وصار حمله الشيص .

اجماع المسلمين على أن الله تعالى حكم بان دم زيد حرام باسلامه. ثم قال قائل: قد حلّ دمه . فقلنا : قد تيقنا بالنص وجوب الطاعة للاجماع وقد صح نقل الاجماع على أن دمه حرام . فلا يجوز لنا خلاف ذلك إلا بنص منقول بالثقات أو بتواتر أو باجماع ناقل لنا . فهذا منصوص على معناه . ومثل أن يدعى زيد على عمرو بمال . فنقول : ان الله تعالى نص على ايجاب اليمين على عمرو لان النص قد جاء بايجاب اليمين على من ادّي عليه ، وعمرو مدتى عليه . فقد أوجب النص اليمين على عمرو . فلا سبيل الى معرفة شي من أحكام الديانة أصلا إلا من أحد هذه الوجوه الاربعة ، وهي كلها راجعة إلى النص والنص معلوم وجوبه ، ومفهوم معناه بالعقل على التدريج الذي ذكرنا . وقد ادعى قوم : ان من الشرائع مالا سبيل في القدرة الى تغييره ، فاتوا بأمن وقد ادعى قوم : ان من الشرائع مالا سبيل في القدرة الى الأمر بما أمر من خظيم وأدى قولم هذا الفاسد إلى أن ربهم تعالى مضطر الى الأمر بما أمر من ذلك : فن الترم منهم ما توجبه مقدمته الفاسدة كفر ، ومن جبن عن الترام منهم ما توجبه مقدمته الفاسدة كفر ، ومن جبن عن الترامه تناقض وقضى بفساد معتقده الذى هو ثابت عليه . الا أنهم استعظموا أن يطلقوا ما يوجبه مذهبهم فسنوه بعبارة كنوا بها عنه ، فقالوا : لاسبيل في العقل الى تغييره

قال على: والعقل لا يوجب على البارى تعالى حكما بل البارى تعالى خالق العقل بعد أن لم يكن ، ومرتب له وفيه ماقد رتب مما لو شاء أن يخترعه ويرتبه على خلاف ذلك لفعل ، وانما العقل مفهم عن الله تعالى مراده ، ومميز للأشياء التى قد رتبها البارى تعالى على ماهى عليه فقط .

فقال هؤلاء: ان الكفر والظلم لايتوهم جواز استباحته

قال على: ولا دليــل على ماذكروا ، بل قد كان ممكنا أن يأمرنا تعالى بالكفر به وبجحده و بعبادة الاوثان وبالظلم ، ولكنه تعالى قد أخبرنا أنه لا يفعل ذلك فعلمنا أن ذلك لا يكون أبدا ليس لا نه ممتنع منه عز وجل لو شاءه ،

ولا أنه تعالى عاجز عن ذلك لواراده ، ولكن لا أنه لا يقول الا الصدق وقد أخبرنا أن ذلك لا يكون ، وانه لا يرضى لنا الكفر ، ولا يأمر أن نتخذ إلحين اثنين ، فلما أخبرنا بذلك منعنا من كونه ، كما منعنا أن يأتى رسولا بعد محمد صلى الله عليه وسلم . وكما منعنا من عمارة مكان قفر قد رأيناه غير معمور إلى وقتنا هذا ، ومن خلاء مدينة قد عهدناها معمورة إلى وقتنا هذا ، وقد كان في الممكن خلاء تلك المدائن ، وعمران هذا القفر ، ولكن الله تعالى لم برد ذلك الى الآن . فعلى هذا الوجه منعنا أن يأمر تعالى بالكفر به لاعلى ان العقل مانع من جواز ذلك لو شاءه عز وجل

قال على: وبرهان ذلك أننا واجدون بالمشاهدة أكثر أنواع الحيوان لم تتعبد بالا يمان بالله عزوجل ، ولا ركب فيها التمييز الذى لا يعرف الله عز وجل الا به ، فلو شاء تعالى أن يجمل الا نسان غير مأمور لفعل . ولما كان هنا لك شي عنعه من ذلك تعالى وجهه ، ولا يوجب عليه فعل مافعل ولا بد ، وهؤلاء الصبيان الذين بلغوا الأربعة عشر عاما ولم يشعروا ولم يحتملوا غير مأمورين باجماع أكثر الأمة بالا يمان أمر الزام ، ولا منهيين عن الكفر حمى تحريم ، فاذا احتلموا لزمهم الا يمان فرضا ، وحرم عليهم الكفر حما ، ولم يكن بين تعريهم من الأوامر والنواهي ، وبين حلولها عليهم الا نومة لعلها أقل من مقدار شي بيضة ، ولم يزدا لتمييز الذي كان فيهم في تلك النومة شيئاً ، بل هو على حسبه الذي كان عليه قبل أن ينامها ولا فرق . هذاشي يعلم بالحس والمشاهدة . يعني تساوى التمييز فيهم في ذينك الوقتين . وهذا شي قد يشهد والمشاهدة . يعني تساوى التمييز فيهم في ذينك الوقتين . وهذا شي قد يشهد النص به ولا خلاف فيه بين جهور أهل الملة التي وضمنا كتابنا هذا في اختلافهم في أحكامهم وعبادتهم ، نعني براءة من لم يشعر ولم يحتلم ، ولا حاض ان كان امرأة ، ولا بلغ خمسة عشر عاما مع الاحتلام أو حاض ان الله تعالى ولومها لمن احتلم وبلغ خمسة عشر عاما مع الاحتلام أو حاض ان

كان امرأة في هذه السن، ولا فرق في العقل بين جواز عدم الا مر بالا يمان في كلتا الحالتين المذكورتين، وبين جواز وجود الأمر به في كلتيهما، فان شغب مشغب بتعليم الصبيات الصلاة وضربهم عليها، وأراد بذلك غرور الضعفاء المقلدين، فليعلم انه لاخلاف عندالحاضرين من خصومنا في أن ذلك على سبيل التدريب وتعليم الحير، لاعلى سبيل الايجاب لذلك عليهم، وكذلك دعاؤنا إياهم إلى الاسلام، وبرهان ذلك أننا لانقتلهم انارتدوا حتى يحتلموا، ولا نقتلهم ان قتلوا، ولا نحده ان زنوا، ولا يحرم الميراث وان ارتد قبل بلوغه من موروثه المسلم

فان ادعى مدع: ان البهائم متعبدة واختار اللحاق باحمد بن حابط والحروج عن اجماع المسلمين ، فحسبه مفارقة الاسلام واللحاق بالكفر . وليس هذا مكان محاجة أهل هذا المذهب ، وقد بينا ذلك في كتاب الفصل . وانما قصدنا في كتابنا هذا بيان جمل الأحكام فقط. فن أراد ان يقف على هدم ماذكرنا من الشغب فليقرأ كتابنا الموسوم بكتاب الفصل ان شاء الله تعالى

قال أبو محمد: فاذ قد بينا أقسام المعارف جملة ، ثم بينا أقسام الأصول التي لا يعرف شي من الشرائع الا منها ، وانها أربعة . وهي : نصالقرآن ، ونص كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ، الذي انما هو عن الله تعالى مما صح عنه عليه السلام نقل الثقات أو التواتر ، واجماع جميع علماء الأمة ، أو دليل منها لا يحتمل الا وجها واحدا . فلنصف بحول الله وقوته كيف يستعمل المناظران أو المتعلم والعالم السبيل الى معرفة الحقائق مما ذكرنا

فنقول وبالله تعالى التوفيق: أول ذلك سؤال السائل مسئوله عن مذهبه في مسألة كذا، إما مستفهما، أومناظرا. فاذا أجابه. سأله: مادليلك على كذا، فاذا أجابه فقد وضلا الى ميدان المعارضة، فان لم يكن هنالك الا أن يصف كل واحد منها مذهبه ولم يزد المسئول على ذكر مذهبه فقط ولم يأت بدليل

فقد سقط وبطل واكتنى بذلك عن تكلف ابطاله. إذ قد بينا فيا تقدم من كتابنا هذا ابطال كل قول لم يتم عليه دليل ، فان عارض المسئول السائل بدليل : مثل أن يستدل أحدها على صحة مذهبه با ية ، فيحتج عليه الآخر با ية أخرى، هى فى ظاهرها مخالفة الحكم للتى احتج بها خصمه ، أو بحديث كذلك . أو احتج احدها بحديث فعارضه الآخر با ية هى فى ظاهرها مخالفة الحكم أو احتج احدها بحديث كذلك . فسنفر دلذلك بابا موعبا فى كتابنا هذا ان لذلك الحديث أو بحديث كذلك . فسنفر دلذلك بابا موعبا فى كتابنا هذا ان شاء الله عز وجل عند كلامنا فى الاخبار : وان امدنا الله بمدة وقوة فسنفر د لكل هذه الوجوه كتبا مفردة فى أشخاص الاحاديث والآى التى ظاهرها التعارض ونحن نبين بحول الله وقوته ننى الاختلاف عن كل ذلك وبالله تعالى نعتصم ونتأيد .

وقد ذكر مخالفونا تعارض العلل

قال على: وسنبين في آخر كتابنا هذا ان شاء الله تعالى بطلان العلل في الشرائع بالجملة ، وان امدنا الله تعالى بمدة وعون من قبله عز وجل فسنفرد في المسائل النظرية وهي التي دلائلها نتائج مأخوذة من مقدمات نصية ، أو اجماعية ، ديوانا موعبا نتقصى فيه ان شاء الله تعالى الادلة الصحيحة وبطلان علل اصحاب القياس ومفاسدها بالجملة وبالله تعالى التوفيق . ثم رأينا ان كتابنا المعروف بالايصال جامع لكل ذلك مغن عن افراد كتب لكل صنف منها

قال على: وكل من قال بقبول خبر الواحد ثم صح عنده خبر عن النبى صلى الله عليه وسلم متكامل الشروط التي بوجودها يصح عنده الخبر جملة ، فان تركه لحديث آخر فهو مجتهد إما مخطى ، واما مصيب . وكذلك ان تركه لنص قرآن ، وكذلك ان ترك نص قرآن لحديث آخر أو نص قرآن الا انه ان كان قد ترك في مكان آخر مثل تلك الآية التي اخذ بها الآن أو الحديث

الذي اخذبه ، أو اخذ بمثل الحديث أو الآية اللذين ترك همنا ، وخالف ترتيب آخذه فى المسائل. فان كان لم يتنبه لذلك فهو غافل معذور بالجهل، فان نبه على ذلك فتمادى على خطائه فهو فاسق لاقراره فى مكان ما بأن مثل ذلك العمل الذي استعمل همنا باطل ، فهو مقدم على الاخذ بما يدرى انه باطل. وذلك مثل من اخذ بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: لاقطع الأ في ربع دينار فصاعدا .وترك ظاهر قول الله تعالى :. « والسارق والسارقة فاقطعوا ايديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله » . ثم انه ترك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا تحرم الرضعة والرضعتان. واخذ بظاهر قوله عز وجل: « وامهاتكم اللاتى ارضعنكم واخواتكم من الرضاعة » . فهذا اذا وقف على تناقِض فعله وتمادى عايمه فهو فاستى، لانه فى احد الموضعين مقربان ترك ظاهر القرا أنالحديث خطألا يحل، وفي الموضع الثاني استعمل ماأة رانه لا يحل فهو مقدم على مالا يجوز له باقراره ، فان علل حديث الرضمتين أريناه في حديث السارق مثل تلك العلل بعينها ، فان تمادى على الآخذ بأحدها وترك الآخر فهو فاسق متلاعب بدينه ، وان ترك نصا لقياس بعد قيام الحجة عليه بالطال القياس فهو فاسق أيضاً ، وان ترك نصا لقول صاحب فمن دونه :فان كان يعتقد ان عند ذلك الصاحب علما عن النبي صلى الله عليه وسلم وقاهت عليــ الحجة ببطلان ذلك فتمادى ولم يتب فهو فاسق . فان كان يعتقد أن لا حد بعد موت النبي صلى الله عليه وسلمأن يحرم شيئًا كان حلالا الى حين موته عِليه السلام، أو يحل شيئًا كان حرامًا الى حين موته عليه السلام، أو يوجب حدا لم يكن واجبا الى حين موته عليه السلام، أو يشرع شريعة لم تكن فى حياته عليـــه السلام، فهو كافر مشرك حلال الدم والمال حكمه حكم المرتد ولا فرق. وقد ظن قوم مثل هذا: في المنع من بيع أمهات الاولاد، وفي حل الخر، وفي اسقاط ست قرا آت كانت على عهد النبي صلى الله عليه وسلم مباحة،

فن لم تقم عليه الحجة فى بطلان هذا المعتقد فهو معذور بالجهل. وأما من قامت عليه وتحادى على مذهبه فى ذلك فهو كافر مشرك مرتد حلال الدم والمال كاذكرنا. وسنبين بحول الله وقوته وجوه هذه المسائل الثلاث فى كلامنافى الاجماع من كتابنا هذا ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم

قال على: وكل ما قلنا فيه انه يفسق فاعله أو يكفر بعد قيام الحجة عليه، فهو مالم تقم عليه الحجة معذور مأجور وان كان مخطئا، وصفة قيام الحجة عليه هو أن تبلغه فلا يكون عنده شيء يقاومها وبالله تعالى التوفيق

قال على: والوجه الذي ذكرنا آنفا: وهو الذي فيه ظاهر تعارض بين آی واکی، وبین حدیث وحدیث، وبین حدیث وآی. فلسنا نقطع فیه علی أننا مصيبونالحق، ولا أننا علمناه يقينا، ولاكنا نقول فيه هذا هو الحق عندنا . ونبين كل مسألة من ذلك في موضعها ان شاء الله تعالى ، وهذه هي المتشابهات التي أخبر بها النبي صلى الله عليه وسلم في قوله: الحلال بين والحرام بين وبينهما متشابهات لا يعلمها كثير من الناس. وليس هذا من المتشابه الذي ذكر الله عز وجل في قوله: « منه آيات محكات هن أم الكتاب وأخر متشابهات ». وسنبين ذلك كله الى باب مفرد فى آخر كتابنا هذا ان شاء الله تمالى عز وجل. الا أنناقاطعون باتون على ان علم الحقيقة فيما اشكل علينا موجود عند غيرنا ولابد لقول الله تعالى: هقد تبين الرشد من الغي . ولقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: اللهم هل بلغت. قالوا: اللهم نعم. قال: اللهم اشهد \* وأما كل حديث وسيح عندنا أنه ناسخ ولم يأت له معارض، وكل آية وردت كذلك لا معارض لها، أوكل نص من حديث صحيح أو آية عارضهما نص آخر منهما فإن الزائد في حكمه على الآخر هو الحق المتيقن . لا نه شرع وارد من عند الله تعالى لا يحل تركه الا بنص ببين انه منسوخ أو مخصوص. فماكاز هكذا منالنصوص كلها فنحن موقنون بأننا

فى اعتقاد موجبها محقون عند الله عز وجل ، وان مخالفنا فيها مخطىء عند الله عز وجل، وكل اجماع صح وتيقن على نقله عن النبي صلى الله عليه وسلم فنحن قاطمون أيضا على أننا فيه محقون عند الله عز وجل ؛ وان حدث بعد الاجماع اختلاف فى فرع من فروع المسألة .

وان استدل المخالف: بحديث مرسل ،أو نقل ضعيف، لم نتبعه ولم نقطع على انه مبطل عندالله عز وجل. بل نقول :هذا الحق عندنا الا أن نتيةن ان ذلك الخبر لم يأت قط مسندا من طريق يصح فنقطع حينتذ على انه باطل عندالله تعالى على مانبين بعدهذا في باب الكلام في الاخبار ان شاء الله تعالى . فان لم يحتج في ذلك بشيء من نص لكن بتقليد أو قياس ، فنحن قاطعون بأنه مخطىء عند الله تعالى ، واننا محقون عنده تعالى . ولكل استدلال ما عدا ما ذكرناه من تقليد صاحب فن دونه ، أو قياس ، أو استحسان ، فهو باطل بيقين عند الله عز وجل . وبالله تعالى التوفيق

### فصل في هل على النافي دليل أم لا!

قال على بن احمد: اختلف الناس فى هذا على قسمين. فطائفة قالت: الدليل على من أوجب شيئا، أو أثبت حكما أو قضية ، وليس على النافى دليل. وقاات طائفة: الدليل يلزم اقامته النافى والموجب معا

قال على: والصحيح من ذلك أننا وجدنا الله تعالى أنكر على من حقق شيئا بغير علم ، وأنكر على من كذب بغير علم . فقال تعالى: « قل الماحرم ربى الفواحش ماظهر منها وما بطن و الاثم والبغى بغير الحق ، وان تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا ، وان تقولوا على الله ما لا تعلمون » . فقد حرم الله تعالى بنص هذه الآية أن يقول أحد على الله عز وجل شيئا لا يعلم الا محته \* وعلم صحة كل شيء مما دون أوائل العقل وبدائه الحس لا يعلم الا

مدليل. فلزم بهذه الآية من ادعى اثبات شيء أن يأتى عليه بدليل والا فقد أتى نحرماعليه وقال تعالى : « بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولما يأتهم تأويله » . فأنكر تعالى تكذيب المرء ما لا يعلم انه كذب. وقال تعالى : « قل هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين » . فأوجب تعالى على كل مدع للصدق ان يأتى ببرهان والافقوله ساقط ، ووجدنا كل ناف مدعيا للصدق فى نفيه ما ننى ، ووجدنا كل مثبت مدعيا للصدق فى اثباته ما أثبت ، فازم كلتا الطائفتين ان تأتى بالبرهان على دعواها ان كانت صادقة

قال على :وأما من احتج من أصحابنا في اسقاط الدليل عن النافي بايجاب رسول الله صلى الله عليه وسلم البينة على المدعى واليمين على من أنكر، فانما هذا في الاحكام فانه لاخلاف بين أهل الملة في انه لا يمين على من أنكر شيئا في المناظرة في غير الاحكام

قال على: فاذا اختلف المختلفان فأثبت أحدها شيئا ونفاه الآخر، فعلى كل واحد منهما ان يأتى بالدليل على صحة دعواه كا بيناه آنفا بحكم كلام الله عز وجل فأيهما أقام البرهان صح قوله .ولا يجوز أن يقياه معا. لأن الحق لا يكون فى ضدين، ومن الممتنع ان يكون الشىء باطلا صحيحا فى حال واحدة من وجه واحد، فان عجز كلاها عن اقامة الدليل وهذا ممكن . في مذلك الشيء أن يتوقف فيه فلا يوجب ولا ينفى، لكن يترك فى حد الامكان لانه لو أقام الدليل موجبه ، لكان الشيء موجبا حقا . ولو أقام الدليل نافيه ، لكان الشيء باطلامنفيا . فان لم يقمه واحد منهما قيل فى ذلك الشيء هذا كمن أن يكون حقا وممكن أن يكون باطلا. الا اننا لا نقول به ولا نحم ممكن أن يكون حقا وممكن أن يكون باطلا. الا اننا لا نقول به ولا نحم به ولا نقطع على انه باطل . وهكذا له عليه وسلم فى حديث أهل الكتاب: به علم » . وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم فى حديث أهل الكتاب: به علم » . وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم فى حديث أهل الكتاب:

قال على : وانحا أوقع أصحابنا في الكلام في هذه المسألة اختلافهم في القياس، ولا مهنى للتطويل فيها والشغب لان البراهين على صحة قولنا في ابطال القياس كثيرة جدا واضحة، فلا مهنى لمدافعة القائلين به بمثل هذا بل نقول لهم : علينا البرهاز في صحة قولنا بابطاله ، فاذا اثبتناه سألنا كم عن ادلتكم على اثباته ، ولا نقنع بان نقول ان الشي اذا ثبت انه باطل فلا معنى لتكلف اقامة الحجة على ضدماتيةنت صحته ، وان كان هذا قولا صحيحا. ولكنا نقول لم : هاتواكل ما تحتجون به في اثباته ثم علينا نقضه كله بحول الله تعالى وقوته ثقة منا بوضوح الأمر في ابطاله وسهولة المأخذ في ذلك ، وانه ليس من الغامض الحني لكن من الواضح الجلي ، وقد استوعبنا ذلك ولله الحمد في الب الكلام في القياس والعلل من كتابنا هذا . وفي كتابنا الموسوم بكتاب التقريب أيضا . ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم . واحتجبنا لهم بكل ما شغبوا به وزدناهم احتجاجا بما لم يحتجوا به لا نفسهم ، وبينا بطلان كل ما يمكن أن يموه به في ذلك مموه وبالله تعالى التوفيق

قال على: وكل أمر ثبت بيقين: اما بحس، واما ببديهة عقل، واما بمقدمات راجعة اليهما. مما وجد فى نص قرآن أو نص سنة أو اجماع. ثم ادعى مدع ان ذلك الحكم قد بطل وانتقل فعليه الدليل ههنا. وليس هذا على الثابت على ماقد صح ؛ لان الدليل قد ثبت بصحة قوله. وما ثبت دليله فالقائل به غير مكلف تحديده فى كل وقت، وهذا شى يقضى العقل بفساده. كمن ادعى: ان فى الدنيا بلادا فيها ناس يمشون على اربع لاعلى رجلين، ورؤسهم على ان فى الدنيا بلادا فيها ناس قوما لهم حاسة سادسة غير حواسنا، أو ادعى ان فلانا الذى عهدناه حيا مات فاراد قسم ميرانه و نكاح نسائه، أو ان فلانا طلق امرأته التى عهدنا صحة زوجيته معها، أو ان هذا الرجل الذى عهدنا الذى عهدنا الذى عهدنا الذى عهدنا الذى عهدنا الذى الله قد فسق ، أو ان فلانا الذى عهدنا فسقه قد تعدل ، أو ان فلانا الذى الله قد فسق ، أو ان فلانا الذى عهدنا فسقه قد تعدل ، أو ان فلانا الذى الله قد فسق ، أو ان فلانا الذى عهدنا فسقه قد تعدل ، أو ان فلانا الذى

عهدناه غير وال قد ولى الحسكم فى بلد كذا ،أو ان فلانا الذى عهدناه والياقد عزل، أو ان الله تعالى قد الزمكم أص كذا ،أو حرم عليه أص كذا، أوأحل لكم اصاً عهدناه حراما، أواسقط عنكم اص عهدناه لازما . فكلما ذكرنا من دعوى انتقال حال معلومة فعلى مدعى انتقالها الدليل . ولا نكلف مبطل هذا القول دليلا على بطلان قول خصمه . إذ قام الدليل على صحة قوله . ولا يلزم التكرار للدليل بلاخلاف . فاماكل ما ذكرنا حاسا مسائل الالزام والتحريم والاحلال والاسقاط فحصومنا موافقون لنا على القول بقولنا فيها بلا خلاف ، ومستخفون بمن خالفنا .

واما هذه المسائل الاربعة المذكورة: فدليلنا على صحة قولنا فيها هو قوله تعالى: « لاتسألوا عن أشياء ان تبدلكم تسؤكم وان تسألوا عنها حين ينزل القرآن تبدلكم (الى قوله) ثم اصبحوا بها كافرين». فصح بنص الآية ان مالم ينزل بنص القرآن وجوبه أو تحريمه فهو ساقط معفو عنه واما بطلان قول من ادعى سقوط شئ قد ثبت بنص أو اجماع أو احلال ما قد حرم بنص أو اجماع فقداً بطل ذلك ربنا تعالى بقوله: «وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون » . وقال تعالى: « تلك حدود الله فلا تعتدوها ومن يتعد حدود الله فاولئك هم الظالمون » . فال تعالى عن الذي أوحينا اليك لتفترى عليناغيره واذا لا تخذوك خليلا » .

قال على: فبين الله تعالى بيانا جليا لا اشكال فيه ، انه لا يحل تحريف كلام الله تعالى ولا تعدى حدوده، ولا أن نترك ماأوحى الينا وان من خرج عن شي من ذلك فهو ظالم مفتر على الله تعالى، فوجدنا الله عز وجل قد الزمنا طاعة ما جاء فى القرآن وطاعة ما جاء عن نبيه صلى الله عليه وسلم ، لانه انما ينطق عنه عز وجل ، وطاعة ما اجمع عليه جميع المسلمين عن نبيهم عليه السلام

وان هذه حدود الله تعالى. هن اراد اخراجنا عما ثبت بشي منها وان يعدى بنا عنها فقد حرف كلام الله تعالى وظلم واراد الفتنة عن الوحى، وتكلف الفرية الا أن يأتى بنص أو اجماع على دعواه والا فنحن باقون على تلك الحدود، غير متعدين لها ولا مفترين غيرها ولا محرفين لما قد ثبت بها وبالله تعالى التوفيق \*

وايضا: فإن من طرد هذا الاصل لزمه أن ان ادعى مدع على آخر اله قتل وانكر ذلك المدعى عليه ان يكلف المدعى عليه الدليل على براءته والا قتله ، ومن ادعى وجوب صيام مفترض غير رمضان وغير ما جاء في النص من الكفارات والنسك والنذر والقضاء ، ان يكلف المانع من ذلك الدليل . وهذا خروج عن الاسلام مع ما فيه من مخالفة العقول، وكذلك القول فيمن قال : بصحة الالهام ، وقول الرافضة في الامام ، ومن ادعى الغول والعنقاء والنسناس وجميع الخرافات فإن كل ذلك لا يحل القول بشي منه ، ولا الاقرار به ، وهو كله على الدفع والرد والا بطال بلا دليل يكلفه مبطله . وانما البرهان على من حقق شيئا من ذلك أو أوجبه . وهكذا كل دعوى اراد مدعيها اثبات شي لم يثبت ، أو ابطال شي قد ثبت . لا تحاشي شيئا فانه لا برهان على من امتنع من القول بشي من ذلك لانه فعل ما يلزمه من ذلك . بوهان على من اراد الزام شي من ذلك نقط فان أتى به صحت دعواه ، والا فواجب تركها وردها وان كانت ممكنة غير ممتنعة . وفياذ كرنا من نس كلام الله تعالى التوفيق



#### الباب الثامن في البيان ومعناه

قال على: قد بينا فى باب تفسير الالفاظ الدائرة بيناً هل النظر حد البيان وتفسيره ، ونحن نقول: ان التخصيص والاستثناء نوعان من انواع البيان لأ نبيان الجملة قد يكون بتفسير كيفياتها وكمياتها دون أن يخرج من لفظها شي يقتضيه فى اللغة . كقوله تعالى : « وآتوا الزكاة ». فبين رسول الله صلى الله عليه وسلم ماهية هذه الزكاة المأمور بايتائها ، دون أن يخرج من لفظ الزكاة شيئا . وكذلك ما فسر عليه السلام من صفات النكاح والحج وغير ذلك ، وقد يكون باستثناء مثل ما روى عن نهيه عليه السلام عن بيع الرطب بالتمر . ثم استثنى العرايا فيا دون خمسة أوسق فكان هذا مخرجا بحكم العرايا من جملة النهى المتقدم . وقد يكون الاستثناء بالفاظ الاستثناء مثل : الأ مرأو بلفظ الخبر مستثنى من جملة اخرى ، وقد يكون حكم واردا بلفظ الأ مرأو بلفظ الخبر مستثنى من جملة اخرى ، وهذا يسمي التخصيص كتحريمه تعالى نكاح المشركات جملة، ثم جاءت اباحة نكاح نساء أهل الكتاب بالزواج ، فكان هذا تخصيصا من الجملة المذكورة

وأما النسخ: فهو رفع الحكم أو بعضه جملة. والفرق بينه وبين الاستثناء والتخصيص ان الجملة الواردة التي جاء التخصيص أو الاستثناء منها لم يرد الله تعالى قط الزامها لنا على عمومها وقتا من الدهر ، كالذى ذكرنا من تحريم المشركات فانه لم يرد قط بذلك نكاح نساء الكتابيين بالزواج ، وكذلك القول في العرايا . وأما النسخ فاننا مكلفون الجملة الاولى على عمومها مدة ما لم يأت أمر با بطالحا عنا أو ا بطال بعضها على ما تبين في باب النسخ اذا بلغنا اليه ان شاء الله تعالى

فأما وجوه البيان التي ذكرنا من التفسير والاستثناء والتخصيص، فقديكون بالقرآن القرآن، وبالحديث القرآن، وبالاجماع المنقول العديث. وقولنا بالقرآن العديث، وبالاجماع المنقول العديث. وقولنا الحديث. أعما نعى به الأمر والفعل والاقرار والاشارة. فكل ذلك يكون بيانا القرآن ويكون القرآن بيانا له. وأعا فرقنا آنها بين التخصيص والاستثناء وبين النسخ، لانه قد تيقنا وجوب طاعة الله عز وجل ورسوله عليه السلام علينا، فرام علينا الخروج عن طاعتهما في شيء مما أمرا به، أوأن نقول في شيء مما ألزمانا إنه منسوخ ساقط بعد وجوبه الا ببيان جلي الاشك فيه. واذا وجدنا الحكم سقط بعضه بالاستثناء أو التخصيص فنحن على يقين من أنه الايلزمنا فلا يحل الأحد ان يقول أنه ازم ثم سقط. فيكون قد يقن من أنه الايلزمنا فلا يحل الأحد ان يقول أنه ازم ثم سقط. فيكون قد فيأن حكم كذا لزمنا الابيقين، ولا يسقط بعد لزومه الابيقين. فلهذا قلنا في بالفرق المذكور بين النسخ وبين الاستثناء والتخصيص. الاننا اذا قلنا في الما التوفيق

ومما خُص من القرآن بالقرآن قوله تعالى : « الاعلى ازواجهم أوماملكت المائه ». فاستثنى تعالى الأزواج وملك المين من جملة ماحظر من اطلاق الفروج ، ثم خص تعالى الجمع بين الاختين وبين الأم والابنة ، والربيبة الزانية ، والحريمة بالقرابة والمشركة بالقرآن . وخص الحريمة بالرضاع بالسنة ، والذكور والبهائم والامة المشركة بالاجماع المأخوذ من معنى دليل النص الثابت الذي لا يحتمل الا وجها واحداً بالحظر من جملة المباح بملك المين .

فان قال قائل: لا يجوز أن يبين القرآن الا بالسنة لأن الله تعالى يقول « وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس مانزل اليهم ». قيل له وبالله تعالى التوفيق:

ليس في الآية التي ذكرت أنه عليه الصلاة والسلام لايبين الا بوحي لايتلى بل فيها بيان جلى و نصظاهر انه أنزل تعالى عليه الذكر ليبينه للناس ،والبيان هو بالكلام . فاذا تلاه النبي صلى الله عليه وسلم فقد بينه . ثم ان كان مجملا لايفهم معناه من لفظه بينه حينئذ بوحي يوحي اليه امامتلو أوغير متلوكا قال تعالى : « فاذا قرآ ناه فاتبع قرآنه ثم ان علينا بيانه ». فاخبر تعالى ان بيان القرآن عليه عز وجل واذاكان عليه فبيانه من عنده تعالى والوحى كله متلوه وغير متلوه فهو من عند الله عز وجل. وقد قال عز وجل: « يبين الله لكم ان تضلوا ». وقال تعالى مخبرا عن القرآن . « تبيانا لكل شي ً ». فصح بهذه الآية انه تكون آية متلوة بيانا لأخرى ولامعنى لانكار هذا وقد وجد. فقد ذكر تعالى الطلاق مجملا، ثم فسره في سورة الطلاق وبينه. ومما اجمل في السينة وبينه القرآن ماحد ثناه عبد الله بن يوسف عن أحمد بن فتح عن عبدالوهاب بنعيسى عناحمد بن محمد عن احمدبن على عن مسلم ثنا زهير بن حرب حدثنا اسهاعیل بن علیة ثنی أبو حیان ثنی یزید بن حیان آنه سمع زید بن ارقم يقول: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بماء يدعى خما بين مكة والمدينة، فحمد الله واثنى عليه ووعظ وذكر. ثم قال: اما بعد الاياأيها الناس فانما أنا بشر يوشك ان يأتيني رسول ربى فاجيب، وانا تارك فيكم ثقلين. أو لهما كتاب الله فيه الهدى والنور فخذوا بكتاب الله عز وجل واستمسكوا به .ثم قال: وأهل بيتي اذكركم الله في أهل بيتي. اذكركم الله في أهل بيتي

قال على: وفسر زيد بن أرقم \_ انهم بنو هاشم

قال على: والتقليد باطل فوجب طلب من هم أهل بيته عليه السلام في الكتاب والسنة فوجدنا الله تعالى قال: « يانساء النبي لستن كاحد من النساء ان اتيقتن فلا تخضمن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض وقلن قولها معروفا وقرن بيوتكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الاولى واقمن الصلاة وا تين الزكاة

واطعن الله ورسوله انما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا واذكرن مايتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة ان الله كان

قال على : فرفعت هذه الآية الشك ، وبينت أن أهل بيته عليه السلام هن نساؤه فقط. واما بنو هاشم فانهم آل محمد وذوو القربى بنص القرآن والسنة . فهم في قسمة الحنس ، وتحريم الصدقة، وقد اجمل عليه السلام قوله : امرت أن اقاتل الناس حتى يقولوا لا إلله إلا الله . ثم فسر الله تعالى ذلك وبينه بقوله في سورة براءة : «فان تابوا واقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم». فان قال قائل مابين هذا الحديث الاحديث ابن عمر وأبي هريرة اني أمرت ان أقاتل المشركين (١) حتى يقولوا لا إلله إلا الله ، ويقيموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة ، ويؤمنوا بما ارسلت به

قيل له وبالله تعالى التوفيق: هذا الخبر الذي ذكرت هو موافق لما في براءة فصح أن الله تعالى أنزل ذلك علبه في القرآن ثم أخبر به عليه السلام اصحابه بلفظه فكانا بياناه رددا ، وتفسيرا مؤكداً . فخبر أبى هريرة وابن عمر انما هو حكاية لما فى براءة يعــلم ذلك ببديهة العقل عنــد قراءة الآية والحديث

قال على : وقد يرد البيان بالاشارة على مافى حديث كعب بن مالك مع أبى حد ترد (٢) إذ أشار اليه عليه السلام : بيده ان ضع النصف

<sup>(</sup>۱) هذا في رقم ۱۱ وفي الأخرى « الناس » (۲) في غير رقم ۱۱ « ابن أبي حدر د »وهوخطأ

# الباب التاسع في تأخير البيان

والى على: واختلفوا فى نوع من أنواع البيان. فقالت طائفة: الما يرد المجمل، ثم يرد المفسر، وقال آخرون: لا يردان الا معا، وقال آخرون: جائز ورود المجمل قبل المفسر، والمفسرقبل المجمل، وورودها معا، كل ذلك جائز قال على: وبهذا نقول الا أنه لا يجوز أن يتأخر البيان عن وقت ايجاب العمل البتة، ولا يجوز أن يؤخره النبي صلى الله عليه وسلم بعد وروده عليه طرفة عين. ولسنا نقول بهذا لأن العقل يمنع من ذلك، لكن لأن النص قد ورد بذلك وانما منعنا من تأخير الله البيان عن وقت وجوب العمل الهول الله تعالى : « لا يكلف الله نفسا الا وسعها »: وقد علمنا انه ليس فى وسع احد أن يحمل (١) بما لا يعرف به، وانما منعنا من تأخير النبي صلى الله عليه وسلم يعمل (١) بما لا يعرف به، وانما منعنا من تأخير النبي صلى الله عليه وسلم بلغ ما انزل اليك من ربك وان لم تفعل فما بلغت رسالته »: فلو أخر عليه السلام البيان عن ساعة وروده عليه لكان عليه السلام فى تلك المدة وان السلام البيان عن ساعة وروده عليه لكان عليه السلام فى تلك المدة وان فى طى الشريعة وترك تبليغها فهو كافر باجاع الأمة

قال على: وقد نزلت الصلوات الحمس مفسرة بمكة نم جاءت آيات كثيرة مدنيات فيها: أقيموا الصلاة \_. فقط فصح بذلك ماذكرنا من أنه قد ينزل المفسر قبل المجمل، وأما نزول المجمل قبل المفسر فقد نزل ذلك في الصيام،

<sup>(</sup>١) فى رقم ١١: أن يعمل مالم يعرف

وتحريم حشيش مكة ، ثم جاء تخصيص الأذخر

قال على: واما قولنا بتأخير الله عز وجل البيان مالم يأت وقت إيجابه تعالى العمل به، فهومنصوص في قوله تعالى: ﴿ لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون ». وقد أنزل الله عز وجل آیات كثیرة . فیها قصة موسى ، وقصة عیسى علیهما السلام، وقصة عاد وتمود وابراهيم عليهم السلام، بعضها قبل بعض، وبعضها بمكة ، وبعضها بالمدينة ، وبعضها أكل من بعض. فهلا اعترض المانمون ربهم تعالى من أن يفعل مايشاء بغير نص منه تعالى انه لا يفعله \_ على ربهم فيما ذكرنا فيقولون: هلا نزلت هذه القصص كاملة في مكان واحد فتكون أتم للوعظ، واشنى للخبر، ثم يؤكدها كذلك إن شاء. وليت شعرى إذا أقر هؤلاء بأن التأكيد حكمة ، فماذا يقولون في قصص كثيرة ، ومواعظ لم يذكرها عزوجل في القرآن إلا مرة واحدة ، أتراها عريت عن الحكمة إذ لم تكرر ولا وكدت ? وأيضا فانأ كد تعالى تكرارمسألةموسىعليه السلام عشرين من مثلا ماالفرق بين عشرين مرة ، وبين إحدى وعشرين مرة ، أو تسع عشرة مرة ? فان ادعىأن هذا العدد أبلغ فى الحكمة ادعى القحة وبانت قلة الحياء في وجهه . وقالمايعلم انه بخلاف مايقول. وسألناه أيضا عن قصصأخر كررت أقل من تكرار قصة موسى عليه السلام. فان قال: اكتني بتكرار قصة موسى . قيل له : ما الفرق أن يكتني بتكرار قصة موسى عن تكرار قصة ابراهيم ، ولا يكتني بتكرار قصة ابراهيم عن تكرار قصة موسى ٩ وما الفرق بين ذكره تعالى ما ذكر من قصص الانبياء عليهم السلام وبين ما أمسك عنه تعالى من ذكره لبعضهم ? وما الفرق ? بين ذلك و بين أن لو ذكر من أمسك عنــه وأمسك عمن ذكر ? وقد ذكر من لاشريعة له غير شريعة من قبله كثيراً ، كالياس واليسع وذى الـكفل ، وغيرهم . ولعل من أمسك عنه تعالى ولم يذكره من الرسل أعظم آية ، وأبلغ فى الوعظ ممنذكر

قال على: وأنا أقطع ولا أمترى أن ملتى هذه النكتة الى ضعفاء المسلمين مغمور فى دينه ، ضعيف فى عقله ، كايد للشريعة ، ولاشك فى ذلك . ثم تهافت بالتقليد مع من تهافت و بالله تعالى التوفيق \*

ومما سأل عنه المانعون من تأخير البيان جملة أن قالوا: ماتقولون فيمن سمع آية قطع السارق ، ولم يسمع الحديث المبين للتوقيت في ذلك ، أيقطع كل سارق لفلس من ذهب ? وفي من سمع آية الزنا ولم يسمع حكم الرجم ، وفيمن سمع آية الرضاع ولم يسمع الحديث في التوقيت في ذلك ، أيجلد المحصن ولا ولا يرجمه ? ويجلد الامة مائة ، ويحرم برضعة واحدة أم كيف يفعل ? فان قلتم : ينفذ ما سمع على جملته كنتم قد أم بموه بالباطل ، وإن قلتم لا يفعل أم محوه بمعصية ماسمع من القرآن

فالجواب: أننا لم نجد قط تأخير ورود البيان عن وقت وجوب العمل ، وأما قبل وجوبه فليسيلزمه إلا الاقرار بالجلة ، وأن يقول: سمعت وأطعت ولا مزيد. اذا لم تكن مبينة مفهومة مثل قوله تعالى: «آتوا الركاة». فهذا ليس عليه إلا الاقرار بتصديق ذلك كا قلنا فقط. إذ لم يأته بيان ما كلف من ذلك ، واما ان كان النص مفهوما بيناً فعليه العمل به حتى يبلغه نسخه ، ولابد. إذ من قال: لايلزمه العمل بما بلغه من ذلك فقد قال له لا تطع ربك ، ولا تعمل بما أمرك. فامل ههذا نصا ناسخا لهذا النص، أو نصا محصصا له. وهذا خلاف أمر الله تعالى فى القرآن بطاعته. ومن طرد هذا القول السخيف لزمه أن لا يعمل بشي من القرآن ، ولا السنن أبداً ، حتى يستوعب معرفة جميع أحكام القرآن ، وضبط جميع السنن ، وفى هذا الخروج عن الاسلام وا بطال الشريعة

قال على : ونسألهم فى رد هذا السؤال عليهم فنقول : ما الذى يلزم من سمع امراً ما والرسول عليه السلام حى مما قد جاء النسخ بعد ذلك فيه أيعتقد فى

ذلك الأمر التأبيد فيكون معتقدا للباطل، أو يعتقدفيه السقوط بعدحين، فيعتقد المعصية لما سمع ? فجوابهم ههنا هو جوابنا آنفا فيما سألونا عنه، وانه يلزم من سمع ذلك الاقرار والطاعة والاعتقاد انه حق لازم، مالم يأت ماينسخه، فهو على التأبيد. وان جاء ماينسخه فهو متروك للناسخ

قال على : وتأخير الاستثناء والتخصيص عندنا جائز كتأجير البيان جملة ولا فرق . وهو جائز مالم يأت وقت ايجاب العمل وبالله تعالى التوفيق

قال على : وممايبين صحة قولنا قوله تعالى : « فاذا قرأناه فاتبع قرآنه ثم ان علينا بيانه » . وثم توجب مهلة . وقوله تعالى فى قصة الملائكة القائلين لا براهيم عليه السلام : « انا مهلكوا اهل هذه القرية ان اهلها كانوا ظالمين قال ان فيها لوطا قالوا نحن اعلم بمن فيهالننجينه واهله الا امرأته كانت من الغابرين » . فعمتُوا فى أول الأمر واخروا البيان حتى وقع السؤال عن لوط فاجابوا بانهم فعمتُوا فى أول الأمر واخروا البيان حتى وقع السؤال عن لوط فاجابوا بانهم من نأخير البيان جملة بان قال : قد كان يجبان يعلم ابراهيم عليه السلام انلوطا خارج عن العذاب لقولهم ان اهلها كانوا ظالمين ولوط ليس ظالما . قيل لهم وبالله تعالى التوفيق : يمكن ان يحدث من لوط ما يستحق به الظلم فاشفق ابراهيم عليه السلام من ذلك فسأل عنه . وقد اجمل لنوح عليه السلام خلاص اهله فظن ان المراد باهله اهل دينه .

فان قال قائل: فما المرادمن المجمل الوارد قبل ورود بيانه. قيل له وبالله تعالى التوفيق: المراد منا فيه (١) هو المراد منا في المتشابه الذي امرنا بان نبحث عنه، ولا نبتغي تأويله، وان نقول كل من عند ربنا. واما المراد فيه فالذي بأتى به البيان اذا أتى ويبين قولنا قول الله تعالى: « يبين الله لكم أن تضلوا ». فانما يبين لنا تعالى لئلا فضل ولا ضلال في ورود الأمر مالم يأت

<sup>(</sup>١) في رقم ١١ المراد بما فيه

وقت وجوب العمل به ، فاما اذا جاء وقت وجوب العمل به فلو تركنا نعمل بغير ما أريد منا لكنا قد ضللنا ، وقد اخبرنا تعالى بان ذلك لا يكون وقوله تعالى صدق وحق وبالله تعالى التوفيق .

فعلى هذا الوجه منعنا من تأخير البيان عند وجوب العمل ، والا فليس في العقل ما يمنع من ذلك لوشاءه تعالى ، ولو فعل الله تعالى ذلك لكان تعنيتا لنا وقد اخبرنا تعالى فقال : « ولوشاء الله لاعنت كم » . فاخبر تعالى انه لواراد أن يكلفنا العنت فعل . وهذا نفس قولنا وبالله تعالى التوفيق

قال على: والبيان يختلف في الوضوح. فيكون بعضه جليا، وبعضه خفيا، فيختلف الناس في فهمه، فيفهمه بعضهم، ويتأخر بعضهم عن فهمه. كا قال على بن ابى طالب رضى الله عنه : الا أن يؤتى الله رجلا فهما في دينه . وكا تعذر على عمر رضى الله عنه وهو الغاية في العلم بنص النبى صلى الله عليه وسلم على ذلك فيه فهم آية الكلالة فات وهو يُقرُّ انه لم يفهمها، وفهمها غيره من الصحابة رضى الله عنهم، وانتهره عليه السلام واخبره بأنها بينة يكفى من فهمها الآية التي نزلت في الصيف . وكا عرض لعدى في توهمه ان الخيط الابيض والاسود من خيوطالناس حتى زاده الله تعالى بيانا في ان الخيط الابيض والاسود من خيوطالناس حتى زاده الله تعالى بيانا في ان الخيط أن المراد الفجر . وكا توهم ابن ام مكتوم انه ملوم في تأخره عن الغزو فزاده الله بيانا باستثناء أولى الضرر . وقد اكتنى غير ابن ام مكتوم بسائر النصوص الواردة في رفع الحرج ، وان لا حرج على مريض ولا أعمى . وان الله تعالى لا يكلف نفسا الاوسعها

قال على: فهـذه حقائق الكلام فى البيان وتأخيره مجموعة باستيعاب وايجاز وبالله تعالى التوفيق.

والتأكيد نوع من انواع البيان. قال الله عز وجل: « تلك عشرة

كاملة ». وقال تعالى: « فتم ميقات ربه ربعين ليلة ». بعد ان ذكر تعالى علائين ليلة وعشرا. فان قال قائل: ان الله تعالى علمنا الحساب بذلك فقد افترى لأ نناكنا فعلم الحساب قبل نزول القرآن فعنى النوع الانسانى جملة وبالله تعالى التوفيق ، وقد اتى بعض اهل القياس المتحذلقين المتنطعين فى قوله تعالى: « تلك عشرة كاملة ». بآبده فقال: معنى قوله تعالى: تلك عشرة كاملة ، دليل على ان الهدى الذى عوض منه الصوم فى التمتع لا يكون الا كاملا قال على: واول ما فى هذا القول الدعوى بلا دليل ، وهذا حرام لا سيا على الله عز وجل . وايضا فانه قد جل الله تعالى عن ان يريد ان يكون الهدى على الله عز وجل . وايضا فانه قد جل الله تعالى عن ان يريد ان يكون الهدى كاملا في ترك ان يصفه بذلك ويقتصر على ان يقول: « فما استيسر من الهدى » . ثم ينبه على كال الهدى بذكر ان تركون العشرة الايام فى الصوم كاملة ، كقول رسول الله صلى الله عليه وسلم فى حديث الزكاة : فان لبون ذكر . وكقوله عليه الصلاة والسلام فى حديث الفرائض فلا ولى رجل ذكر واغا هذا توكيد وبيان زائد فقط

قال على: ومما يبين ان الله تعالى يؤخر البيان قبل ان يريد منا تعالى العمل الحديث الوارد عن النبي صلى الله عليه وسلم : بان الله تعالى يعرض فى الحمر فن كان عنده منها شي فليبعها . فلما اتى الوقت الذى اراد الله تعالى ان يوجب علينا اجتنابها انزل الآيات فى تحريمها ، وتلا ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم على الناس من وقته . وقد يزيد عليه السلام بيانا بعد تقدم البيان قبله في كون تأكيدا واخبارا لمن لم يبلغه الخبر الاول ، كانزلت الصلوات الحس عكمة مبينة باوقاتها ، ثم سأل السائل بالمدينة عن اوقاتها ، واوائلها ، واواخرها فاراه عليه السلام في ذلك ناده عليه السلام في النبى صلى الله عليه وسلم بيان المناسك قبل السائل . وكما أخر الله تعالى عن النبى صلى الله عليه وسلم بيان المناسك قبل

أن يأتى وقت وجوب عملها. فلما اتى وقت وجوبها بينها (١) عليه السلام فبينها عليه السلام بفعله غير مؤخر لها. ومن ادعى أنه عليه السلام كان عنده بيان المناسك وكتمها عن اصحابه، ومنعهم الأجر بالعلم بها وبالاقرار بجملتها، فقد افترى وكذب نبيه صلى الله عليه وسلم اذيقول: « إن حقا على كل نبى ان يدل امته على احسن ما يعلمه لهم (٢) ». ومن قال بهذا فقد اكذب ربه تعالى اذيقول عز وجل واصفا لنبيه صلى الله عليه وسلم: « لقد جاءكم رسول من انفسكم عزيز عليه ماعنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤف رحيم ». واذا كتمهم ما يستعجلون الأجر بالاقرار به، ويزادادون علما بفهمه، واذا كتمهم ما يستعجلون الأجر بالاقرار به، ويزادادون علما بفهمه، فقد خالف الصفة التي ذكرها الله تعالى. ومن قال ذلك فقد فارق الاسلام. فقد خالف الصفة التي ذكرها الله تعالى ومن قال ذلك فقد فارق الاسلام. اهل الأرض خيرا . وهدذا خلاف قولك أن الله عز وجل لم يرد هذا بكل الناس فقد وصفت محمدا صلى الله عليه وسلم بافضل مماوصفت به الله عز وجل الناس فقد وصفت محمدا صلى الله عليه وسلم بافضل مماوصفت به الله عز وجل

قال على: فنقول له وبالله التوفيق هـذه شغيبة ضعيفة وانما يمائل بين الشيئين أو يفاضل بينهما ، اذا كانا واقعين تحت نوع واحد ، أوتحت جنس واحد ، وليست صفتنا لله تعالى من نوع صفتنا المخلوقين . ورحمة محمد صلى الله عليه وسلم بالناس هى من جنس تراحمنا بعض ، الا انها اعلى من كل رحمة لا نيسى ، وا كمل واتم وادوم ، وليس الله تعالى واقعا معنا تحت نوع البشرية كوقوع محمد صلى الله عليه وسلم معنا تحتها . وان كان افضل من كل من دونه . ولا يثنى على الله عن وجل بما يثنى به على خلقه ، الا ترى أننا نصف الله عز وجل مثنين عليه بانه جبار متكبر ? وهذا في كل مخلوق دونه تعالى ذم شديد ، وانه يفعل شديد ، وانه يفعل شديد ، وانه يفعل

<sup>(</sup>۱) كذا ولعله « بينها له عليه السلام » « ۲ » فى رقم ۱۱: ما يفعله .

ما يريد، وانه ذو مكر لا يؤمن، وكل هذا لو وصفنا به مخلوقا لكان ذما ونقصا.ونمدح المخلوقين بالعقل والكيس، والنبل، والنجدة، والعفة. وكل هذا لا يجوز أن يوصف به الله عز وجل. فن اراد ان يقيس رحمة الله تعالى لخلقه برحمة نبيه صلى الله عليه وسلم لهم فقد الحد فى وصفه لربه تعالى. وقد علمنا يقينا أن الله عز وجل لم يرد قط أن يهدى ابا طالب ولوشاء ان يؤمن لشرح صدره للاسلام، بل ارادآن يعذبه في نار جهنم ابدا، وعلمنا يقينا ان محمدا صلى الله عليه وسلم كان من أبعد آماله أن يؤمن ابو طالب وقد كفانا الله تعالى ذلك بقوله: ﴿ انك لا تهدى من احببت ولكن الله يهدى من من يشاء وهو اعلم بالمهتدين». فاما من آمن بالله فالله ارأف به من نفسه بنفسه، ومن محمد صلى الله عليه وسـلم ، ومن ابيه وامه اللذين ولداه . لانه جازاه على ذلك بمالوملك الاختيار لم يبلغ مقدار ما اعطاه الله تعالى في الجنة ، ولا سمح له أبواه بذلك . ولانه تعالى غفر له مالو فعله عاصيا لابيه ما غفر له ذلك، فان الرجل يزنى بامة الله تعالى فيغفر له بالتوبة ، وبموازنة حسناته لسياً ته ، ولو زنى بامة ابيه لقطعه . واما من لم يؤمن فما اراد الله به خيرا قط ، ولو اراد به خيرا لاماته سقطا. فمن قال ان الله تعالى: لم يقدر على ذلك ، فقد الحد ووصف ربه تعالى بغاية النقص (١). ومن قال ان الله تعالى: اراد الخــير بفرعون فنحن نباهله ونقول: اللهم لا ترد بنا من الخير ما اردته بفرعون ، فليدع ربه تعالى ان يريد به من الخير ما اراده بفرعون .

فان شغب مشغب فقال انك الآن تصف محمدا صلى الله عليه وسلم بأنه اراد غير ما اراد الله عز وجل. قلنا له وبالله تعالى التوفيق: وهده شغيبة ضعيفة كالتى قبلها. نعم كذلك نقول في هدا المكان مقربن بما قال ربنا عز وجل من ان محمدا صلى الله عليه وسلم احب ان يهتدى قوم لم يحب الله تعالى

<sup>(</sup>١) في غير رقم ١١: الضعف

ان يهديهم وليس في اختلاف ما اراد الله تعالى ههنا وما اراد نبيه عليه السلام عيب على نبيه عليه السلام . لانه انما يمدح النبى فن دونه من المخلوقين بالائتمار لربه تعالى فقط . لا بان يوافق ربه فيما لم يكلفه ، الا ترى اننا عدح انفسنا بالنكاح والاولاد وها منفيان عن الله عز وجل لم يردها لنفسه قط وغدح بالصدقة على المحتاج الذي لم يردالله ان يغنيه ولواراد ان يغنيه لكان قادرا عز وجل على ذلك ، فلم نؤص نحن قط ان نريد ما اراده الله عز وجل في كل وقت بل نهينا عن ذلك فقد اراد الله عز وجل قتل من سلط عليه الكفار من المؤمنين ولو اردنا نحن ذلك لفسقنا . وأنما اريد منا الائتمار لما امرنا به ، والانتهاء عما نهينا عنه وقول خصومنا يؤول الى تول بعض اهل الالحاد : ان الواجب علينا التشبه بالله عز وجل ، وهذا كفر عندنا لان الله تعالى لا يشبهه شي ، فلا يروم التشبه به الاكافر ملحد . وهذا يين وبالله تعالى التوفيق

ثم نرجع الى بقية الكلام فى تأخير البيان فان احتج بعض من يجيز تأخير البيان عن وقت وجوب الامر بقصة موسى والخضر عليهما السلام فلا سواء ، فموسى عليه السلام لم يلزمه قط أمر فى تلك القصة يلزمه التقصير ان لم يأته وانما سأله ناسيا والنسيان مرفوع . وكذلك كان سؤال نوح عليه السلام فى ابنه نسيانا لأن الله تعالى قد كان بين له ان يحمل اهله الامن سبق عليه القول منهم ، فنسى نوح عليه السلام هذا الاستثناء . وقد كان كان كافيه لا ن ابنه كان كافرا قد سبق عليه القول فى جملة من كفر

واحتجوا ايضا: بأمر بقرة بنى اسرائيل وانه تعالى أخر عنهم بيان الصفات التي زادهم بعد ذلك

قال على : وهذا لاحجة لهم فيه لان تلك الصفات انما هىزيادات شرائع لو لم يسألوا عنها لم يزادوها ولو ذبحوا فى اول ما امروا بقرة بيضاء أو حمراء أوبلقاء لاجزت عنهم . لكنهم لما زادوا سؤالا زيدوا شرعا ، ودخلوا بذلك في جملة من ذمالله تعالى على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم: اذ يقول ان من اعظم الناس جرماً في الاسلام من سأل عن شي لم يحرم فحرم من اجل مسألته وفي قوله عليه السلام: انما هلك من كان قبله بكثرة مسائلهم واختلافهم على انبيائهم . ويبين صحة قولناهذا قوله عز وجل : « ياأيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء ان تبدلهم تسؤكم وان تسألوا عنها حين ينزل القرآن تبدلهم عنما الله عنها والله غفور حليم قد سألها قوم من قبلهم أصبحوا بها كافرين ». فاخبر تعالى بنص ماقلنا وله الحمد ، وبين لنا أن الأشياء معفوة ساقطة عنا قبل أن نسأل عنها ، فاذا سألنا عنها زمتنا ، ولعلنا نعصى حينئذ فنهلك . وكل ذلك قد سبق في علمه عز وجل

واماتأخر نرول: « إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون». فقصة ابن الربعرى إذ اعترض على النبى صلى الله عليه وسلم فى تلاوة: « انكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون». فقال: نحن نعبد الملائكة والنصارى يعبدون عيسى فهم فى جهنم معنا فان ابن الزبعرى كان مغفلا عن تدبر الآية الأولى وقد كان له فيها كفاية لو عقل، ولكن الثانية أتت مؤكدة لها فقط وهى إخباره تمالى عن سؤاله الملائكة فقال تمالى : « ثم نقول للملائكة أهؤلاء اياكم كانوا يعبدون». فاخبر تمالى عن الملائكة الصادقين المقدسين انهم قالوا: « سبحانك انت ولينا من دونهم بل كانوا يعبدون الجن أكثر هم بهم مؤمنون». فليس قول القائل: انا اعبد الملائكة ، ولا قول النصارى: نحن نعبد المسيح موجب لصدقهم. لا ن العبادة الماهى الاتباع والانقياد مأخوذة من العبودية ، وانما يعبد المرء من ينقاد له ، ومن يتبع أمره ، وأمامن يعصى ويخالف فليس عابدا له وهو كاذب فى دعواهم لذلك ، ومن يتبع أمره ، وأمامن يعصى ويخالف فليس عابدا له وهو كاذب فى دعواهم لذلك ، واله يعبده ، فالقائلون نحن نعبد الملائكة والمسيح كذبة فى دعواهم لذلك ،

ماعبدوهم قط. وانما عبدوا الشياطين لانقيادهم لامرهم واتباعهم اغواءهم ، ولو اتبعوا الملائكة والمسيح عليه السلام ما أمروهم الابعبادة الله عز وجل، و بان يقولوا اننا لانعبد شيئاً من دون الله عز وجل بل كانوا ينهونهم عن الكذب وهذا عين الكذب . وقد بين عليه السلام معنى قول ربه تعالى : « اتخذوا احبارهم ورهبانهم اربابا من دون الله والمسيح ابن مريم ». فقال قائل: يارسول الله ما كنا نعبدهم فاخبرهم عليه السلام: أنهم اذا اطاعوهم في تحريم ماحرموا، وتحليل ما احلوا، فقد اتخذوهم ارباباً . ونحن انما اطعنا أم نبينا عليه السلام لعلمنا انه كله من عند الله عز وجل وانه لايقول من تلقاء نفسه شيئاً.قال الله عز وجل: « وما ينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحى ». فان قال قائل: فعلى قولك فمن عصى منا لم يعبد الله عز وجل. قيل له: نعم، لم يعبد الله تعالى لتلك المعصية ولا فيها، ولكن عبده في سائر طاعته واقراره بالتوحيد. فإن قال قائل: فعلى قولك اننا إذا أطعنا الرسول صلى الله عليه وسلم لقد عبدناه . قيل لهوبالله تعالى التوفيق : ان طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم توجب ان لايطلق لفظ العبادة ولا معناها الالله عز وجل وحده لاشريك له، وتوجب ان من اطاع الشيطان في الكفر فقد عبده ، وهذه معان شرعية لايتجاوز فيها ما أتت به الشريعة فقط واما من ادعى بيان كون ، ان السلب للقاتل نزل بعد آية قسم الغنائم، فدعوى لايقوم عليها دليل ولاروى ذلك قط من وجه يصح ، وكذلك القول في بيان سهم ذي القربي وان بيان کون بنی هاشم و بنی عبد المطلب هم ذو القربی ، دون بنی عبد شمس و بنی نوفل ، نزل متأخرا عن الآية دعوى لاتصح أصلا . فان قال قائل : فان عمان رضى الله عنه وجبير بن مطعم جهلا هذا، قيل له : نعم ، وما فى هذا علينا من الحجة ومتىمنعنا ان يخنى على الصاحب والصاحبين والعشرة والأكثر منهم فهم آية أوآيات من القرآن. وقد كان في قسمة رسول الله صلى الله عليه وسلم

لبنى المطلب دونهم ما يكنى لانهما كانا يوقنان بلا شك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يمنع ذاحق حقه ، ولا يعطى أحدا غير حقه ، فكان فى هذا كفاية . لا نه لو كان لبنى عبد شمس ، وبنى نوفل ، حق فى سهم ذوى القربى مامنعهم إياه رسول الله صلى الله عليه وسلم . ولو كان بنو عبد المطلب خارجين من ذوى القربى ما أعطاهم النبى صلى الله عليه وسلم حقا ليس لهم ، ولكن عمان وجبير رضى الله عنها أرادا علم السبب الذى من أجله استحق بنوالمطلب دون الدخول فيا خرج قومهما منه ، والخصلة الني بان بها بنوعبد المطلب دون بنى عبد شمس وبنى نوفل وقد قال عمان رضى الله عنه : فى الجمع بين الا ختين الماك المين احلتهما آية وحرمتهما آية ، فاخبر رضى الله عنه أنه خفيت عليه رتبة هاتين الا يتين ولم يدرأ يهما يغلب ويستثنى من الا خرى ، ولا يجوز عندذى فهم ولب أن يعتقد الشيء حراما حلالا فى وقت واحد ، على شخص واحد . فيكون ومن بلغ همنا كفانا نفسه ، واما العرايا فقد جاء الحديث موصولا فى ومن بلغ همنا كفانا نفسه ، واما العرايا فقد جاء الحديث موصولا فى استثنائها من التمر بالرطب وبالله تعالى التوفيق

## الباب العاشر في الأخذ عوجب القرآن

قال على: ولما تبين بالبراهين والمعجزات ، ان القرآن هو عهد الله الينا والذى الزمنا الاقرار به ، والعمل بما فيه ، وصح بنقل الكافة الذى لامجال للشكفيه. أن هذا القرآن هو المكتوب فى المصاحف ، المشهور فى الآفاق كلها ، وجب الانقياد لما فيه . فكان هو الأصل المرجوع اليه لأننا وجدنا فيه : « مافرطنا فى الكتاب من شى " » . فما فى القرآن من أمر أو نهى فواجب الوقوف عنده ، وسنذ كر ان شاء الله تعالى فى باب الاخبار التالى لهذا الباب

كيف العمل في بناء آى القرآن ، خاصها مع عامها ، و بناء السنن عليها. وسنذكر ان شاء الله تعالى في باب الأوامر والنواهي ، كيف العمل في جمل أوامر القرآن ونواهيه على الظاهر ، والوجوب ، والفور ، ونذكر ان شاء الله تعالى في باب العموم والخصوص، ما يقتضيه ذلك الباب من أخذ آى القرآن على عمومها . ونوعب الرد على كل من خالف الحق في ذلك ان شاء الله تمالى وبالله التوفيق قال على : ولا خلاف بين أحد من الفرق المنتمية الى المسلمين . من أهل السنة ، والمعتزله ، والخوارج ، والمرجئة ، والزيدية ، في وجوب الأخذ بما في القرآن، واله هو المتلو عندنا نفسه . وانما خالف في ذلك قوم من غلاة الروافض هم كفار بذلك ، مشركون عند جميع أهل الاسلام ، وليس كلامنا مع هؤلاء والماكل علمنا في هذا الكتاب مع أهل ملتنا ، إذ قد أحكمنا بطلان سائر المال في كتاب الفصل وبالله تعالى التوفيق . ونذكر ان شاء الله تعالى في باب في كتاب الفصل وبالله تعالى التوفيق . ونذكر ان شاء الله تعالى في باب الاجماع من هذا الكتاب بالبرهان الصحيح ان القراآت السبع التي نزل بها القرآن باقية عندنا كلها ، و بطلان قول من ظن أن عمان رضى الله عنه جمع الناس على قراءة واحدة منها ، أو على بعض الأحرف السبعة دون بعض وبالله تعالى التوفيق

#### الباب الحادى عشر

فى الكلام فى الأخبار وهى السنن المنقولة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم

وفى بعض فصول هذا الباب ذكر السبب فى الاختلاف الواقع بين الائمة فى صدر هذه الأمة

قال على: لما بينا أن القرآن هو الأصل المرجوع اليه في الشرائع نظرنا فيه فوجدنا فيه ايجابطاعة ما أمرنا بهرسول الله صلى الله عليه وسلم ، ووجدناه عز وجل يقول فيه واصفا لرسوله صلى الله عليه وسلم: « وما ينطق عن الهوى

ان هو إلا وحي يوحي » . فصح لنا بذلك أن الوحي ينقسم من الله عز وجل الى رسوله صلى الله عليه وسلم على قسمين : أحدهما وحى متلو مؤلف تأليفا معجز النظام وهو القرآن ، والثانى وحى مروى منقول غير مؤلف ولا معجز النظام ولا متلو لكنه مقروء ، وهو الخبر الوارد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهو المبين عن الله عز وجل مراده منا .قال الله تعالى : ه لتبين للناس مانزل اليهم ٧ . ووجدناه تعالى قد أوجب طاعة هذا القسم الثاني كما أوجب طاعة القسم الأول الذي هو القرآن ولا فرق. فقال تعالى: « واطيعوا الله واطيعوا الرسول ٣. فكانت الآخبار التي ذكرنا أحد الاصول الثلاثة التي الزمنا طاعتها في الآية الجامعة لجميع الشرائع أولها عن آخرها. وهي قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا اطيعُوا الله ﴾. فهذا أصل ، وهو القرآن. ثم قال تعالى : « واطيعوا الرسول » . فهذا ثان ، وهو الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. ثم قال تعالى: « وأولى الآمر منكم ». فهذا ثالث ، وهو الاجماع المنقول الى رسول الله صلى الله عليه وسلم حكمه . وصح لنا بنص القرآن أن الاخبار هي أحد الآصلين المرجوع اليهما عند التنازع. قال تعالى : « فان تنازعتم فى شى فردوه الى الله والرسول ال كنتم تؤمنون بالله

قال على: والبرهان علىأن المراد بهذا الرد انها هو الى القرآن والخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لأن الأمة مجمعة علىأن هذا الخطاب متوجه الينا والى كل من يخلق ويركب روحه فى جسده الى يوم القيامة من الجنة والناس ، كتوجهه الى من كان على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وكل من أتى بعده عليه السلام وقبلناولا فرق . وقد علمنا علم ضرورة أنه لاسبيل لنا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وحتى لو شغب مشغب بأن هذا الخطاب انما هو متوجه الى من يمكنه لقاء رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لما أمكنه

هذا الشغب في الله عز وجل. إذ لاسبيل لأحد الى مكالمته تعالى. فبطل هذا الظن وصح أن المراد بالرد المذكور في الآية التي نصصنا انما هو الى كلام الله تعالى وهو القرآن، والى كلام نبيه صلى الله عليه وسلم المنقول على مرور الدهر الينا جيلا بعد جيا.

قال على: وأيضاً فليس في الآية المذكورة ذكر للقاء ولا مشافهة اصلا ، ولا دليل عليه . وانما فيه الأم بالرد فقط . ومعلوم بالضرورة أن هذا الرد انماهو تحكيم . وأوام الله تعالى وأوام رسوله صلى الله عليه وسلم موجودة عندنا ، منقول كل ذلك الينا فهي التي جاء نص الآية بالرد اليها دون تكلف تأويل ولا مخالفة ظاهر

قال على : والقرآن والحبر الصحيح بعضها مضاف الى بعض وهما شي وحده في أنهما من عند الله تعالى ، وحده ما حكم واحد في باب وجوب الطاعة لهما لما قد قدمناه آنها في صدر هذا الباب.قال الله تعالى : «ياأيها الذين آمنوا أطيعوا الله ورسوله ولا تولوا عنه وأنتم تسمعون ولا تكونوا كالذين قالوا سممنا وهم لا يسمعون ». فبين تعالى بهذه الآية أنه لم يرد منا الاقرار بالطاعة لرسوله صلى الله عليه وسلم بلا عمل بأوام، و واجتناب نواهيه ، وهذه صفة المقلدين فانهم يقولون طاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم واجبة ، فاذا أتاهم أمر من اوام، يقرون بصحته ، لم يصعب عليهم التولى عنه وهم يسمعون، نعوذ بالله من ذلك . وقال تعالى : « اما نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون » . وقال تعالى وسلم كله وحى ، والوحى بلا خلاف ذكر ، والذكر محفوظ بنص القرآن . وسلم كله وحى ، والوحى بلا خلاف ذكر ، والذكر محفوظ بنص القرآن . فصح بذلك أن كلامه صلى الله عليه وسلم كله محفوظ بحفظ الله عز وجل ، مضمون لذا أنه لا يضيع منه شي ، إذ ماحفظ الله تعالى فهو باليقين لاسبيل مضمون لذا أنه لا يضيع منه شي ، إذ ماحفظ الله تعالى فهو باليقين لاسبيل المائن يضيع منه شي ومقول الينا كله . فلله الحجة عليناأبدا . وقال تعالى المائن يضيع منه شي ومقول الينا كله . فلله الحجة عليناأبدا . وقال تعالى المائن يضيع منه شي ومقول الينا كله . فلله الحجة عليناأبدا . وقال تعالى المائن يضيع منه شي و ومنقول الينا كله . فله الحجة عليناأبدا . وقال تعالى المائن يضيع منه شي و ومنقول الينا كله . فله الحجة عليناأبدا . وقال تعالى اله يوله يعتون النا اله لا يضوء منقول الينا كله . فله الحجة عليناأبدا . وقال تعالى فهو المؤلفة المحتوية علينا أبدا وقال تعالى فهو المؤلفة المحتوية علينا أبدا وقال تعالى فهو المحتوية علينا أبدا وقال تعالى فهو المحتوية علينا أبدا وقال تعالى فهو المحتوية علي المحتوية والمحتوية والمحتوية علينا أبدا وقال تعالى فهو المحتوية علي المحتوية والمحتوية والم

: « وما اخلفتم فيه من شي على ماقدمنا آنفا ، فوجدنا الله تعالى يردنا الى كلام نبيه صلى الله عليه وسلم على ماقدمنا آنفا ، فلم يسع مسلما يقر بالتوحيد أن يرجع عند التنازع الى غير القرآن والخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولا أن يأبى عما وجد فيهما . فان فعل ذلك بعد قيام الحجة عليه فهو فاسق ، واما من فعله مستحلاللخروج عن أمرها وموجبا لطاعة أحد دونهما، فهو كافر لاشك عندنا فى ذلك. وقد ذكر محمد بن نصر المروزى أن اسحق بن راهويه كان يقول : من بلغه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم خبر يقر بصحته نم رده بغير تقية فهو كافر . ولم نحتج في هذا باسحق وانما أوردناه لئلا يظن جاهل أننا منفر دون بهذا القول ، وانحا احتججنا فى تكفيرنا من استحل خلاف ماصح عنده عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بقول الله تعالى مخاطبا لنبيه صلى الله عليه وسلم . « فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيا شجر بينهم ثم لا يجدوا فى أنفسهم حرجا مما قضيت و يسلموا تسليا » .

قال على : هذه كافية لمن عقل وحذر وآمن بالله واليوم الآخر ، وأيقن أن هذا العهد عهد ربه تعالى اليه ، ووصيته عز وجل الواردة عليه ، فليفتش الانسان نفسه ، فان وجد فى نفسه مما قضاه رسول الله صلى الله عليه وسلم فى كل خبر يصححه مما قد بلغه ، أو وجد نفسه غير مسلمة لما جاءه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ووجد نفسه مائلة الى قول فلان وفلان ، أو الى قياسه واستحسانه ، أو وجد نفسه مأئلة الى قول فلان وفلان ، أو صلى الله عليه وسلم من صاحب فن دونه ، فليعلم أن الله تعالى قد اقسم وقوله الحق ، انه ليس مؤمنا . وصدق الله تعالى . واذا لم يكن مؤمنا فهو كافر ، ولا سبيل الى قسم ثالث . وليعلم أن كل من قلد من صاحب ، أو تابع ، أو ولا سبيل الى قسم ثالث . وليعلم أن كل من قلد من صاحب ، أو تابع ، أو مالكا ، وأباحنيفة ، والشافعى ، وسفيان ، والأ وزاعى ، واحمد ، وداود رضى الله عنهم ، متبرئون منه فى الدنيا والآخرة ويوم يقوم الاشهاد . اللهم

انك تعلم انا لا محركم أحداً الاكلامك وكلام نبيك الذى صليت عليه وسلمت فى كل شيء مما شجر بيننا ، وفى كل ماتنازعنا فيه واختلفنا فى حكمه ، وأننا لا نجد فى أنفسنا حرجا مما قضى به نبيك ، ولو اسخطنا بذلك جميع من فى الأرض وخالفناهم ، وصرنا دونهم حزبا ، وعليهم حربا ، واننا مسلمون لذلك طيبة أنفسنا عليه ، مبادرون نحوه لا نتردد ولا نتلكا ، عاصون لكل من خالف ذلك ، وقنون أنه على خطأ عندك ، وأنا على صواب لديك . اللهم فثبتنا على ذلك ولا تخالف بنا عنه . واسلك اللهم بابنائنا وأخواننا المسلمين هذه الطريقة حتى ننقل جميعا ، ونحن مستمسكون بها الى دار الجزأء . آمين بمنك باأرجم الراحمين .

قال على: واذ قد بين الله لنا أن كلام نبية الما هو كله وحى من عنده ، وان القرآن وحى من عنده ، وايضا فقد قال فيه عز وجل: « ولوكان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا » . فصح بهذه الآية صحة ضرورية ان القرآن والحديث الصحيح متفقان ؛ هاشى واحد لا تعارض بينهما ولا اختلاف . نيوفق الله تعالى لنهم ذلك من شاء من عباده ، ويحرمه من شاء لا إله إلا هو . كما يؤتى الفهم والذكاء . والصبر على الطلب للخير من شاء ، ويؤتى البلدة (١) وبعد الفهم والكسل من شاء ، نسأل الله من هباته مايقرب منه ويزلف لديه آمين . وصح بما ذكر نابطلان قول من ضرب القرآن بعضه ببعض ، أو ضرب الحديث المصحيح بعضه ببعض ، أو ضرب القرآن والحديث بعضهما ببعض . وان امد نا الله بانفساح مدة وايدنا بعون من قبله فسنجمع فى كل نبعض . وان امد نا الله بانفساح مدة وايدنا بعون من قبله فسنجمع فى كل ذلك دواوين نبين فيها أشخاص السؤال والجواب ، والتأليف فى كل ماظنه أهل الجهل من ذلك متعارضا مختلف الحكم ، ونبين بحول الله وقوته أن كل ذلك شي واحد لااختلاف فيه ، وإن يختر منا قبل ذلك فسبنا مااطلع عليه ذلك شي واحد لااختلاف فيه ، وإن يختر منا قبل ذلك فسبنا مااطلع عليه ذلك شي واحد لااختلاف فيه ، وإن يختر منا قبل ذلك فسبنا مااطلع عليه

 <sup>«</sup> ۱ ع بضم الباء وفتحها مع اسكان اللام فيهما هي البلادة ضد الذكاء

من نيتنا فى ذلك. لا إله إلاهو . وقال تعالى : « ألم ترالى الذين أوتوا نصيبامن الكتاب يدعون الى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهممرضون » . وقال تعالى : « واذا قيل لهم تعالوا الى ماأنزل الله والى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا »

قال على بن احمد: فليتق الله \_ الذى اليه المعاد \_ امرؤ على نفسه ، ولتوجل نفسه عند قراءة هذه الآية وليشتد إشفاقه من أن يكون مختارا للدخول محت هذه الصفة المذكورة المذمومة الموبقة الموجبة للنار ، فان من فاظر خصمه فى مسألة من مسائل الديانة واحكامها التى أمر فا بالتفقه فيها فدعاه خضمه الى ماأنزل الله تمالى والى كلام الرسول فصده عنهما ودعاه الى تياساً و الى قول فلان و فقد اطاع الله » . و قال تمالى : « و ما أنزلنا عليك الكتاب الالتبين الرسول فقد اطاع الله » . و قال تمالى : « و ما أنزلنا عليك الكتاب الالتبين فلم الذى اختلفوا فيه » . فصح ان البيان كله موقوف على كلام الله تمالى وكلام نبيه صلى الله عليه وسلم . و قال عزوجل : « و ما كان لمؤ من و لامؤمنة و رسوله فقد ضل ضلالا مبينا » .

قال على: وهذه الآية كافية من عند رب العالمين في أنه ليس لنا اختيار عند ورود أمر الله تعالى وأمر رسوله صلى الله عليه وسلم ، وان من خير نفسه في التزام أو ترك ، أو في الرجوع الى قول قائل دون رسول الله صلى الله على وسلم فقد عصى الله بنص هذه الآية، فقد ضل ضلالا مبينا ، وان المقيم على أمر سهاه الله ضلالا لمخذول. وقال تعالى : «وما ارسلنامن رسول الا ليطاع باذن الله » . وقال تعالى : «وما آيا كم الرسول فذوه وما نها كم عنه فانهوا » . وقال تعالى : «وما أي تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب ألم » .

قال على : ومنجاءه خبرعن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقر أنه صحيه وان الحجة تقوم بمثله . أو قد صحح مثل ذلك الخبر في مكان آخر ثم ترك مثله في هذا المكان لقياس ، أو لقول فلان و فلان ، فقد خالف أمر الله وأمر رسوله واستحق الفتنة والعذاب الاليم .

قال على: أما الفتنة فقد عجات له ولا فتنة اعظم من تماديه على ماهو فيه ، وارتطامه في هذه العظيمة أعظم فتنة. ووالله ليصحن القسم الآخر إن لم يتدارك نفسه بالتوبة والاقلاع ، والطاعة لما اتاه عن نبيه صلى الله عليه وسلم ، ورفض قبول قول من دونه كائنا من كان وبالله تعالى التوفيق

وقال تعالى: « ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطعنا ثم يتولى فريق منهم من بعد ذلك وما اولئك بالمؤمنين ، وإذا دعوا الى الله ورسوله ليحكم بينهم اذا فريق منهم معرضون ، وان يكن لهم الحق يأتوا اليه مذعنين ، أفي قلوبهم مرض أم ارتابوا أم يخافون ان يحيف الله عليهم ورسوله ، بل اولئك هم الظالمون ، أنما كان قول المؤمنين اذا دعوا الى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا واولئك هم المفاخون ، ومن يطع الله ورسوله ويخشى الله و بقه فاولئك هم الفائزون ، واقسموا بالله جهد أيمانهم أن أمرتهم ليخرجن قل لا تقسموا طاعة معروفة ان الله خبير بما تعملون ، قل اطيعوا الله واطيعوا الرسول فان تولوا فا عا عليه ما حمل وعليكم ما حملم وان تطيعوه تهتدوا وماعلى الرسول الا البلاغ المبين » .

ومن قائل: هذاخصوص، ومنقائل هذامتروك، ومن قائل: أبي هذافلان، ومن قائل: القياس غير هذا، حتى اذاوجدوافي الحديث أوالقرآن شيئايوافق ماقلدوا فيه طاروا به كل مطار ، وأتوا اليه مذعنين كما وصف الله حرفا حرفا ، فياويلهم مابالهم أفى قلوبهم مرض وريب ? أم يخافون جور الله تعالى وجور رسوله صلى الله عليه وسلم ؟ الا أنهم هم الظالمون كما سماهم الله رب العالمين. فبعدا اللقوم الظالمين اثم بين تعالى ان قول المؤمنين اذا دعوا الى كتاب الله تعالى ، وكلام نبيه صلى الله عليه وسلم، ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا واطعنا، وهذا جواب اصحاب الحديث الذين شهد لهم الله تعالى \_وقوله الحق\_ أنهم مؤمنون، وأنهم مفلحون، وأنهم هم الفائزون، اللهم فثبتنا فيهم، ولا تخالف بنا عنهم، واكتبنا في عدادهم، واحشرنا في سوادهم، آمين رب العالمين. ثم اخبرناتعالى بما شاهدناه من اكثر أهـل زماننا وبما يميزونه من انفسهم بظاهر أحوالهم وباطنها ، من أنهم يقولون نسمع لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم ، ويقسمون على ذلك فقال لهم تعالى: لاتقسموا، ولكن اطبعوا. أى حققوا ما تقولون باقراركم وفعلكم وأتركو احكم كل حاكم، وقول كل قائل دون قول الله تعالى ، وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم . ثم اخبرنا تعالى : أنه ليس على رسوله صلى الله عليه وسلم غير ماحمله ربه وهو التبليغ والتبيين ، وقد فعل صلى الله عليه وسلم ذلك. واخبرنا تعالى: ان علينا ماحملنا وهو الطاعة والانقياد لما امربه رسول الله صلى الله عليه وسلم والعمل بذلك لا لما امرنا به من دونه وبالله تعالى التوفيق

قال على: لقد كان فى آية واحدة مما تلونا كفاية لمن عقل وفهم فكيف وقد ابدأر بنا(١) تعالى فى ذلك واعاد وكرر واكد ولم يدع لاحد متعلقا، وقد انذرنا كما أمرنا والزمنا فى القرآن وما توفيقنا الا بالله عز وجل ، ولا قوة

<sup>(</sup>١) في اللسان ﴿ وبدأ في الأمر وعاد . وأبدأ وأعاد »

# الابالله العلى العظيم وحسبنا الله و نعم الوكيل.

## فصل فيه أقسام الاخبار عن الله تعالى

قال أبو محمد : جاء النص ثم لم يختلف فيه مسلمان \_ في أن ما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قاله ففرض اتباعه وأنه تفسير لمراد الله تعالى فى القرآن ، وبيان لمجمله . ثم اختلف المسلمون فى الطريق المؤدية الى صحة الطاعة من كل مسلم لقول الله تعالى: « اطيعوا الله وأطيعوا الرسول ». فنظرنا فى ذلك فوجدنا الاخبار تنقسم قسمين : خبر تواتر ، وهو مانقلته كافة بعد كافة حتى تبلغ به النبي صلى الله عليه وسلم . وهذا خبر لم يختلف مسلمان في وجوب الآخذبه، وفي أنه حق مقطوع على غيبه، لا أن عثله عرفنا أن القرآن هو الذي أتى به محمد صلى الله عليه وسلم ، وبه علمنا صحة مبعث النبي صلى الله عليه وسلم ، وبه علمنا عدد ركوع كل صلاة وعدد الصلوات ، وأشياء كثيرة من أحكام الزكاة وغير ذلك مما لم يبين في القرآن تفسيره . وقد تـكلمنا في كتاب الفصل على ذلك وبينا ان البرهان قائم على صحته ، وبينا كيفيته وان الضرورة والطبيعة توجبان قبوله ، وان به عرفنا مالم نشاهد من البلاد ومن كان قبلنا من الانبياء والعلماء والفلاسفة والملوك والوقايم والتواليف، ومن أنكر ذلك كان بمنزلة من انكر مايدرك بالحواس الاول ولا فرق. ولزمه ان لا يصدق بأنه كان قبله زمان و لاأن اباه وأمه كانا قبله و لا انه مولو دمن امرأة قال على: وقد اختلف الناس في مقدار عدد النقلة للخر الذي ذكرنا. فطائفة قالت: لا يقبل الخبر الامن جميع أهل المشرق والمغرب. وقالت طائفة: لايقبل الا من عدد لا تحصيه تحن. وقالت طائفة: لا يقبل من اقل من ثلاثمائة وبضعة عشر رجلا ، عدد أهل بدر . وقالت طائفة : لايقبل الا من سبعين .

وقالت طائفة: لايقبل الا من خمسين ، عدد القسامة . وقالت طائفة: لايقبل الا من أربعين ، لانه العدد الذي لما بلغه المسلمون أظهروا الدين، وقالت طائفة: لايقبل الا من اثنى عشر ، وقالت طائفة : لايقبل الا من اثنى عشر ، وقالت طائفة : لايقبل الا من أربعة ، طائفة : لايقبل الا من أربعة ، وقالت طائفة : لايقبل الا من ثلاثة ، لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : وقالت طائفة : لايقبل الا من ثلاثة ، لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : حتى يقول ثلاثة من ذوى الحجى من قومه انه قد نزل به جائحة ، وقالت طائفة : لايقبل الا من اثنين .

قال على: وهذه كلها اقوال بلا برهان ، وماكان هكذافقد سقط . ويكنى في ابطال ذلك أن ننبه كل من يقول بشئ من هذه الحدود على أن يقيس كل ما يعتقد صحته من اخبار دينه و دنياه ، فانه لا سبيل له البتة الى ان يكون شئ منها صح عنده بالعدد الذي شرط كل واحد من ذلك العدد عن مثل ذلك العدد كله ، وهكذ امترايدا حتى يبلغ الى تحقيق ذلك الخبر من دينه أو دنياه . فحصل من كل قول منها بطلان كل خبر جملة ، لانحاشي شيئا لأنه وان سمع هو بعض الاخبار من العدد الذي شرط فلا بد أن يبطل تلك المرتبة فيا فوق ذلك . وكل قول ادى الى الباطل فهو باطل بلا شك، وباقة تعالى التوفيق، فلم يبق الا قول من قال بالتواتر ولم يحد عددا

قال على: ونقول همنا ان شاء الله تعالى قولا باختصار فنقول وبالله تعالى التوفيق: لكل من حد فى عدد نقلته خبر التواتر حدا لا يكون اقل منه يوجب تيقن صدقه ضرورة من سبعين أوعشرين أو عدد لا تحصيهم، وان كان فى ذاته محصى ذا عدد محدود ،أو اهل المشرق والمغرب، ولا سبيل الى لقائه ولا لقاء احد لهم كلهم ، ولا مد له من الاقتصار على بعضهم دون بعض بالضرورة ، ولا بد من ان يكون لذلك التواتر الذى يدءونه فى ذاته عدد إن نقص منه واحد لم يكن متواترا، والا فقد ادءوا مالا يعرف ابدا ولا يعقل.

فاذ لا بد من تحديد عدد ضرورة فنقول لهم: ما تقولون ان سقط من هذا الحد الذي حددتم واحد أيبطل سقوط ذلك الواحد قبول ذلك الخبر ام لا يبطله ?فانقال: يبطله. تحكم بلا برهان، وكل قول بمجرد الدءوى بلا برهان فهو مطروح ساقط، فإن قال بقبوله اسقطنا له آخر ثم آخر ،حتى يبلغ الى واحد فقط . وال حد عددا سئل عن الدليل على ذلك فلا سبيل له اليه البتة، وايضا فانه مافى العقول فرق بين مانقله عشرون وبين ما نقله تسعة عشر، ولا بين ما نقله سبعون ولا ما نقله تسعة وستون .وليس ذكر هذه الاعداد في القرآن وفي القسامة وفي بعض الاحوال وفي بعض الاخبار عوجب ان لا يقبل اقل، نها في الاخبار . وقد ذكر تعالى في القرآن اعدادا غير هذه ، فذكر تعالى الواحد والاثنين والثلاثة والاربعةوالمائة الفوغير ذلك بولا فرق بين ما تعلق بعدد منها وبين ماتعلق بعدد آخر منها .ولم يأت من هذه الاعداد في القرآن شي في باب قبول الاخبارولا في قيام حجة بهم ، فصارف ذكرها الى مالم يقصد بها مجرم وقاح (١) محرف للـكلم عن مواضعه .وان قال: لا يبطل قبول الخبر بسقوط واحد من العدد الذي حد \_ كان قد ترك مذهبه الفاسد . ثم سألناه عن اسقاط آخر ايضا مما بتي من ذلك العدد وهكذا حتى يبعد عما حد بعداً شديداً . فإن نظروا هذا عالا عكن حده من الأشياء كأنوا مدعين بلا دليـل ومشبهين بلا برهان . وحكم كل شي يجعله المرء دينا له ان ينظر في حدوده و يطلبها ، الا ما صح اجماع أو نص أو أوجبت طبيعة ترك طلب حده ، وقد قال بعضهم: لا يقبل من الاخبار الا ما نقلته جماعة لا يحصرها العدد قال ابو محمد: وهذا قول من غمره الجهل لانه ليس هذا موجودا في العالم اصلا وكل ما فيه فقد حصره العدد وان لم نعلمه نحن ، واحصاؤه ممكن لمن تكلف ذلك. فعلى هذا القول الفاسد قد سقط قبول جميع الاخبار جملة وسقط كون النبي صلى الله عليه وسلم في العالموهذا كفر. وايضا فيلزم هؤلاء ﴿ ١ ﴾ بفتح الواو والقاف وفي اللسان ﴿ رجل وقبح الوجه ووقاحه صلبه قليل الحياء»

وكل من حد في عدد من لا تصح الاخبار باقل من نقل ذلك العدد أم فظيع يدفعه العقل ببديهته، وهو ان لا يصح عندهم كل أمر يشهده اقل من العدد الذي حدوا، وان لا يصح عندهم كل أمر حصره عدد من الناس وكل امر لم يحصره أهل المشرق والمغرب، فتبطل الاخبار كلها ضرورة على حكم هذه الاقوال الفاسدة. وهم يعرفون بضرورة حسهم صدق اخبار كثيرة من موت وولادة ونكاح وعزل وولاية واغتفال منزل وخروج عدو وشرواقع وسائر عوارض العالم، ممالا يشهده الا النفر اليسير. ومن خالف هذا فقد كابر عقله ولم يصح عنده شي مما ذكرنا ابدا، لا سبا ان كان ساكنا في قرية ليس فيها الاعدد يسير، مع انه لا سبيل له الى لقاء اهل المشرق والمغرب.

قال على: فان سألنا سائل فقال: ماحد الخبر الذي يوجب الضرورة والجواب وبالله تعالى التوفيق اننانقول: ان الواحد من غير الانبياء المعصومين بالبراهين \_ عليهم السلام \_ قد يجوز عليه تعمد الكذب، يعلم ذلك بضرورة الحس ، وقد يجوز على جماعة كثيرة ان يتواطؤا على كذبة اذ اجتمعوا ورغبوا أورهبوا ، ولكن ذلك لا يخفي من قبلهم بل يعلم اتفاقهم على ذلك الكذب بخبرهم اذا تفرقوا لا بد من ذلك . ولكنا نقول اذا جاء اثنان فا كثر من ذلك وقد تيقنا انهما لم يلتقيا ، ولا دسسا، ولا كانت لهما رغبة فيما اخبرا به ، ولا رهبة منه ، ولم يعلم احدها بالاخر ، فدث كل واحد منهما (١) مفترقا عن صاحبه بحديث طويل لا يمكن ان يتفق خاطر اثنين على توليد مثله ، وذكر كل واحدمنهما مشاهدة أو لقاء لجماعة شاهدت أو اخبرت عن مثلها بانها شاهدت، فهو خبر صدق يضطر بلا شك من سمعه الى تصديقه ويقطع على غيبه . وهذا الذي قانا يعلمه حسا من تدبره ورعاه فها يرده كل يوم من اخبار زمانه من

<sup>«1»</sup> في الأصل منهم

موت أو ولادة أو نكاح أو عزل أو ولاية أو وقعة وغير ذلك وانما خني ماذكرنا على من خنى عليــه لقلة مراعاته ما يمر به ۽ ولو انك تــكلف انسانا واحدا اختراع حديث طويل كاذب لقدرعليه. يعلم ذلك بضرورة المشاهدة . فلو ادخلت اثنين في بيتين لا يلتقيان وكلفت كل واحد منهماتوليد حديث كاذب لماجاز بوجهمن الوجوه أن يتفقافيه من اوله الى آخره. هذا مالا سبيل اليه بوجه من الوجوه اصلا؛ وقد يقع في الندرة التي لم نكد نشاهدها اتفاق الخواطر على الكلمات اليسيرة والكلمتين نحو ذلك . والذى شاهدنا اتفاق شاعرين في نصف بيت، شاهدنا ذلك مرتين من عمرنا فقط. واخبرني من لا اثق به: ان خاطره وافق خاطر شاءر آخر فی بیت کامل واحد، ولست اعلم ذلك صحيحاً . وأما الذي لا اشك فيه وهو ممتنع في العقل ، فاتفاقهما في قصيدة بل في بيتين فصاعدا، والشعر نوع من انواع الكلام، ولكل كلام تأليف ما . والذي ذكره المتكلمون في الاشعار من الفصل الذي سموه المواردة وذكروا ان خواطر شعراء اتفقت فى عدة ابيات فاحاديث مفتعلة لا تصح اصلا ولاتتصل، وما هي الاسراقات وغارات من بعض الشعراء على بعض. قال على: وقد يضطر خبر الواحد الى العلم بصحته ، إلا ان اضطراره ليس بمطرد ولا في كل وقت، ولكن على قدر ما يتهيأ . وقد بينا ذلك في كتاب الفصل

قال على: فهذا قسم

قال على: والقسم الثانى من الاخبار مانقله الواحد عن الواحد. فهذا اذا اتصل برواية العدول الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجب العمل به ووجب العلم بصحته ايضا. وبين هذا وبين شهادة العدول فرق نذكره ان شاء الله تعالى، وهو قول الحارث بن اسد المحاسبي والحسين بن على الكرابيسي، وقد قال به ابو سليمان، وذكره ابن خويز منذاد عن مالك بن انس. والبرهان على صحة

وجوب قبوله قول الله عز وجل «فلولا نفر من كل فرقة طائفة ليتفقهوا فى الدين ولينذروا قومهم اذا رجعوا اليهم لعلمهم يحذرون ٥. فاوجب الله تعالى على كل فرقة قبول نذارةالنافر منها بامرهالنافر بالتفقه وبالنذارة ،ومن أمره الله تعالى بالتفقه في الدين وانذار قومه ، فقد انطوى في هذاالامر ايجاب قبول نذارته على من أمره بانذارهم . والطائفة في لغة العرب التي بها خوطبنا يقع على الواحد فصاعدا وطائفة من الشي عمنى بعضه ، هذا مالا خلاف بين اهل اللغة فيــه. وانما حد من حد في قوله تعالى : «وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين » . انهم اربعة لدليل ادعاه ، وكان بذلك ناقضاً لممهود اللغة ، ولم يدع قط قائل ذلك القول ان الطائفة في اللغة لا تقع الاعلى اربعة . واما تحن فاللازم عندنا أن يشهدعذاب الزناة واحد على ما نعرف من معنى الطائفة ؟ فان شهداً كثر فذلك مباح والواحد يجزى . وبرهان آخر، وهو ان رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث رسولا، رسولاالى كل ملكمن ملوك الارض المجاورين لبلاد المرب ، وقـد اعترض بعض من يخالفنا في ذلك بان قال: ان الرفاق والتجار وردوا بامر النبى صلى الله عليه وسلم ، فلم يقتصر بذلك على الرسول وحده قال ابو محمد: وهذا شغب وتمويه لا يجوز الاعلى ضعيف، ونحن لا نشك ان النبي صلى الله عليه وسلم لم يقتصر بالرسل المذكورين على الاخبار بظهوره ومعجزاته المنقولة بخبر الرفاق والسفار بل أمرهم بتعليم من اسلم شرائع الاسلام ومسائل العبادات والاحكام ،ليس شيُّ من ذلك منقولًا على ألسنة الرفاق والسفار ؛ وبعثة هؤلاء الرسل مشهورة بلاخلاف ، منقولة نقل الكواف. فقد الزم النبي صلى الله عليه وسلم كل ملك ورعيته قبول ماأخبرهم به الرسول الموجه تعوهم من شرائع دينهم

قال على: وكذلك بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم معاذا الى الجند (١) د على: وكذلك بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم معاذا الى الجند (١)

وجهات من اليمن، وابا موسى الى جهة اخرى وهي زبيد وغيرها، وابا بكر على الموسم مقيماً للناس حجهم، وابا عبيدة الى نجران ،وعلياً قاضيا الى اليمن. وكل من هؤلاء مضى الى جهة ما، معلما لهم شرائع الاسلام. وكذلك بعث اميرا الى كل جهة اسلمت، بعدت منه او قربت ، كاقصى اليمن والبحرين وسائر لهم دينهم ، ومعلما لهم القرآن ، ومفتيا لهم في احكام دينهم ، وقاضيا فيما وقع بينهم ، وناقلا اليهم ما يلزمهم عرف الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم وهم مأمورون بقبول ما يخبرونهم به عن نبيهم صلى الله عليــه وسلم. وبعثة هؤلاء المذكورين مشهورة بنقل التواتر من كافر ومؤمن لا يشك فيها احـــد من العلماء ولا من المسلمين ، ولا في النب بعثتهم انما كانت لما ذكرنا من المحال الباطل الممتنع ان يبعث اليهم رسول الله صلى الله عليـه وسلم من لا تقوم عليهم الحجة بتبليغه ، ومن لا يلزمهم قبول ما علموهم من القرآن واحكام الدين، وما افتوهم به في الشريعة ؛ ومن لا يجب عليهم الانقياد لما آخبروهم به من كل ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إذلوكان ذلك لكانت بعثته لهم فضولاً.ولكان عليه السلام قائلًا للمسلمين: بعثت اليكم من لايجب عليكم أن تقبلوا منه مابلغكم عنى، ومن حكمـكم ان لاتلتفتوا الى مانقل اليكم عنى، وان لاتسمعوا منه مااخبركم به عنى .ومن قال بهذا فقدفارق الاسلام وكذلك من نشأ في قريةأو مدينة ليسبها الامقرى واحد ،أو محدث واحد أو ُمفت واحد . فنقول لمن خالفنا: ما ذا تقولون ? ايلزمه اذا قرأ القرآن على ذلك المقرى أن يؤمن بما اقرأه وان يصدق بأنه كلام الله تعالى. ويثبت على ذلك ، أم عليه أن يشك ولا يصـدق بانه كلام الله عز وجل ?فان قالوا: يلزمه الاقرار بانه كلام الله تعالى. قاننا: صدقتم فأى فرق بين نقلهم للقرآن وبين نقلهم لسائر السنن ، وكلاها من عند الله تعالى ، وكلاها فرض قبوله او إن قالوا:

عليه أن يشك فيه حتى يلتى الكواف ، أنوا بعظيمة فى الدين. و نسألهم حينئذ فيمن لتى من ذلك اثنين أو ثلاثة أو أربعة فإفلا بدلهم مس حديقفون عنده من العدد . فيكون قولهم سخريا وباطلا، ودعوى بلا برهان . أو يحيلوا على معدوم فيما لا يصح على قولهم قبول القرآن والدين الابه، وفي هذا ابطال الدين والقرآن جملة ، والمنع من اعتقادها ، و نعوذ بالله من هذا. وهكذا القول في وجوب طاعة من أخذ عن أولئك الرسل قرآنا أو سنة وبلغ ذلك الى غيره ، ولا نها بلاد واسعة لاسبيل لكل واحد من أولئك الرسل الى لقاء جميعهم من رجل وامرأة لكن يبلغ ويبلغ من بلغه هو وهكذا أبدا . لئلا يقول عاهل هذا خصوص لاولئك الرسل . وقال تعالى : « ياأيها الذين آمنوا إن جاء كم فاسق بنباً فتبينوا أن تصيبوا قوما بجهالة » الآية .

قال أبو محمد: لا يخلو النافر للتفقه في الدين من أن يكون عدلا أو فاسقا، ولا سبيل الى قسم ثالث. فان كان فاسقا فقد أمرنا بالتبين في أمره وخبره من غير جهته فاوجب ذلك سقوط قبوله. فلم يبق الا العدل. فكان هو المأمور

بهبول معرد عنه، رافع للاشكال والشك قال أبو محمد : وهذا برهان ضرورى لامحيد عنه، رافع للاشكال والشك جملة. وقد بيناهذا النوع من البرهان في كتابنا في حدود الكلام المعروف بالتقريب قال على : وقد توهم من لا يعلم [أنا] (١) انما او جبنا قبول خبر العدل

من قوله تعالى: « إن جاء كم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا ». فقط

قال أبو محمد: وقد أغفل من تأول علينا ذلك ، ولو لم تكن الا هذه الآية وحدها لما كان فيها ما يدل على قبول خبر العدل ولا على المنع من قبوله ، بل انما منع فيها من قبول خبر الفاسق فقط (٢). وكان يبتى خبر العدل موقوفا على

<sup>(</sup>١) في الاصل بحذف «أنا »

<sup>(</sup>٣) الآية لاتدل على المنع من قبول خبر الفاسقجملة وانما تدل على وجوب التثبت فيه

دليله، ولكن لما استفاضت هذه الآية التي فيها المنع من قبول خبر الفاسق الى الآية التي فيها المنع من قبول خبر الفاسق الى الآية التي فيها قبول نذارة النافر للتفقه، صارتا مقدمتين انتجتا قبول خبر الواحد العدل دون الفاسق بضرورة البرهان وبالله تعالى التوفيق

قال على : وقد أوجب الله تمالى على كل طائمة المذار قومها، واوجب على قومها قبول لذارتهم . بقوله تمالى : « ولينذروا قومهم اذارجعوا اليهم لملهم يحذرون » . فقد حذر تمالى من نخالفة لذارة الطائمة \_ والطائفة في اللغة تقع على بعض الشيء كما قدمنا \_ ولا يختلف اثنان من المسلمين في ان مسلما ثقة لو دخل أرض الكفر فدعا قوما الى الاسلام وتلا عليهم الترآن وعلمهم الشرائع لكان لازما لهم قبوله ، ولكانت الحجة عليهم بذلك قائمة ، وكذلك لو بعث الخليفة أو الأمير رسولا الى ملك من ملوك الكفر ، أو إلى أمة من أم الكفر ، يدعوهم إلى الاسلام ، ويعلمهم القرآن ، وشرائع الدين ولا فرق وما قال قط مسلم انه كان حكم أهل الهين أن يقوا المعاذ ولمن بعثه عليه السلام الى كل ناحية معلما ومفتيا ومقر الذيانة عن النبي صلى الله عليه وسلم عليه وسلم ، وعقد الايمان حق عندنا ، ولكن ما أفتيتنا به وعلمتناه من أحكام الصلاة ، ونوازل الزكاة ، وسائر الديانة عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وما أقرأتنا من القرآن عنه عليه السلام ، فلا نقبله منك ولا نأخذه عنك ، وما أقرأتنا من القرآن عنه عليه السلام ، فلا نقبله منك ولا نأخذه عنك ، وما أقرأتنا لكل ذلك كواف وتواتر . بل لو قالوا ذلك لكانوا غير مسلمين

وكذلك لا يختلف اثنان في أن رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما بعث من بعث من رسله الى الآفاق لينقلوا البهم عنه القرآن، والسنن وشرائع الدين، وأنه عليه السلام لم يبعثهم اليه ليشرعوا لهم دينا لم يأت هو به عن الله تعالى . فصح بهذا كله أن كل مانقله الثقة عن الثقة مبلغا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم من قرآن أو سنة ففرض قبوله والاقرار به والتصديق

به واعتقاده والتدين به .وأن كل ماصح عن صاحب أو تابع أو من دونهم من قراءة لم تسند الى النبى صلى الله عليه وسلم ، أو من فتيا لم تسند اليه صلى الله عليه وسلم ، فلا يحل قبول شي من ذلك لا نه لم يوجبه الله تعالى ولارسوله صلى الله عليه وسلم . وكل ذلك قد صح عن الواحد بعد الواحد من الصحابة والتابعين وليس فضلهم بموجب قبول آرائهم ، ولا بما نع أن يهموا فيما قالوه بظنهم . لكن فضلهم معف على كل خطأ كان منهم ، وراجح به . وموجب تعظيمهم وحبهم وبالله تعالى التوفيق

وبرهان آخر :وهو أنه قد صح يقينا وعلم ضرورة أن جميع الصحابة أولهم عن آخرهم قد اتفقوا دون خلاف من أحد منهم ولا من أحد من التابعين الذين كانوا في عصرهم ،على أن كل أحد منهم كان اذا نزلت به النازلة سأل الصاحب عنها وأخذ بقوله فيها، وانما كانوا يسألونه عما أوجبه النبي صلى الله عليه وســلم عن الله تعالى في الدين في هذه القصة .ولم يسئل قط أحد منهم احداث شرع في الدين لم يأذن به الله تعالى. وهكذا كلمن بعدهم جيلا فجيلا لأنحاشي أحدا، ولاخلاف بين مؤمن ولاكافر قطعا في اذ كل صاحب وكل تابع سأله مستفتعن نازلة في الدين، فانه لم يقلله قط: لا يجوز لك أن تعمل عما اخبرتك به عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى يخبرك بذلك الكواف كما قالوا لهم فيها أخبروا به :أنه رأى منهم فلم يلزموهم قبوله . قان قيل: فاجعل هذه الحجة نفسها حجة في قبول المرسل. قلنا: ليس كذلك، لا نه لم يصح الاجماع قط لاقديما ولا حديثا على قبول المرسل بل في التابعين من لم يقبله كالزهرى وغيره ، يسألون من أخبرهم عمن اخبرهم حتى يبلغوه الى النبي صلى الله عليه وسلم وانماسقط ذلك عمن ليس في قوته فهم الاسناد ومعرفته فقط. وقدقال الزهري لأهلالشام: مالى أرى احاديث كم لاخطم لها ولا أزمة ، فصاروا حينئذ الى قوله وغير الزهرى أيضاً كثير. فصح بهذا اجماع الامة كلها على قبول خبر الواحد

الثقة عن النبى صلى الله عليه وسلم . وأيضاً فان جميع أهل الاسلام كانوا على قبول خبر الواحد الثقة عن النبى صلى الله عليه وسلم ، يجرى على ذلك كل فرقة في علمها (١) كاهل السنة والخوارج والشيعة والقدرية . حتى حدث متكلموا المعتزلة بعد المائة من التاريخ فخالفوا الاجماع في ذلك. ولقد كان عمرو بن عبيد

يتدين بما يروى عن الحسن ويفتى به . هذا أمر لا يجهله من له أقل علم وبرهان آخر : وهو أن كل عدد محصور فالتواطؤ جائز عليهم وممكن منهم ولا خلاف بين كل ذى علم بشى من أخبار الدنيا مؤمنهم وكافرهم، ان النبى صلى الله عليه وسلم كان بالمدينة واصحابه رضى الله عنه مشاغيل فى المعاش و تعذر القوت عليهم، لجهد العيش بالحجاز ، وأنه عليه السلام: كان يفتى بالفتيا و بحم بالحكم بحضرة من حضره من أصحابه فقط .وان الحجة انما قامت على سائر من لم بحضره عليه السلام بنقل من حضره وهم واحد واثنان، وفى الجملة عدد لا يمتنع من مثلهم التواطؤ عند خصومنا .فاذ جميع الشرائع الا الأقل منها راجعة الى هذه الصفة من النقل ، وقد صح الاجماع من الصدر الأول

ماكان في معناه وهذا برهان ضروري وبالله تعالى التوفيق وبالضرورة نعلم أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن اذا افتى بالفتيا أو اذا حكم بالحكم يجمع لذلك جميع من بالمدينة ،هذا مالا شك فيه لكنه عليه السلام كان يقتصر على من بحضرته، ويرى ان الحجة بمن يحضره قائمة على من

كلهم، نعم وعمن بعدهم على قبول خبر الواحد، لأنها كامها راجعة اليه والى

غاب، هذا مالا يقدر على دفعه ذو حسّ سليم. وبالله تعالى التوفيق قال على: واقوى ماشغب به منأنكر قبول خبر الواحد: ان نزع بقول

الله تعالى: « ولا تقف ماليس لك به علم ».

قال أبو محمد: وهذه الآية حجة لنا عليهم في هـذه المسألة لأنا لم نقف

<sup>(</sup>١) في هاهش الأصل عن نسخة ثانية: في علما ثها.

ماليس لنا به علم، بل ماقدصح لنا به العلم وقام البرهان على وجوب قبوله. وصح العلم بلزوم اتباءه والعمل به، فسقط اعتراضهم بهذه الآية. والحمدلله رب العالمين. وقال بعضهم: أنتم لاتقبلون الواحد في فلس فكيف تقبلونه في اثبات

الشرائع

قال أبو محمد: هذا السؤال لا يلزمنا ، لا ننا لانقيس شريعة على شريعة، ولا نتعدى ماجاءت به النصوص و ثبت في القرآن والسنن . فصح البرهان كما ذكرنا بقبول خبر الواحـد في العبادات والشرائع وقبول القرآن فقلنا به ، وصح الخبر بقبول المرأة الواحدة في الرضاع فقلنا به ، وصح الخبر بقبول الواحد مع اليمين فيما عدا الحدود فقلنا به ، وصح الخـبر والنص بقبول الرجلين أو الرجل والمرأتين فيما عدا الزنا فقلنا به ، وصح النص بقبول أربعة في الزنا فقلنا به ، ولم نعارض شريعة بشريعة ولا تعقبنا على ربنا عز وجل. ونحن وهم نقبل فى اباحة الدم الحرام من المسلم الفاضل ، والفرج الحرام من المسلمة الفاضلة، والبشرة المحرمة في جلد ثمانين في القذف، وفي قطع اليد والرجل رجلين، ولا نقبلهما فيما لابوجب الاخمسين جلدة مر. زنا الأمة لاعلى مؤمنة ولا على كافرة .فاين هم عن هذا الاعتراض الفاسد لوعقلوا ولم يقعوا تحت انكار ربهم تعالى علمهم اذ يقول: « لايسئل عما يفعل وهم يسئلون » وقد قال بعض المتحكمين فى الدين بقلة الورع ، ممن يدعى انه من أهل القول بقبول السنن من طرق الآحاد: ان الخبر اذا كان مما يعظم به البلوى لم يقبل فيه خبر الواحد. ومثـل ذلك بعضهم بالآنار المروية في الاذان والاقامة . وقال: ان الأذان والاقامة كانا بالمدينة بحضرة الائمة من الصحابة رضي الله عنهم خمس مرات كل يوم ، فهذا مما تعظم به البلوى فمحال ان يعرف حكمه الواحد ويجهله الجماعة. ومثل ذلك بعضهم أيضاً بخبر الوضوء من مس الذكر قال أبو محمد : وهذا كلام فاسد متناقض، أول ذلك ان الدين كله تعظم

به البلوى ،ويلزم الناس معرفته. وليس ماوقع في الدهر من أمن الطهارة والحج باوجب في أنه فرض أو حرام مما يقع في كل يوم ولا 'يفرق بين ذلك الا جاهل أو من لايبالى بما تكلم. ويقال له في الأذان الذي ذكر: لافرق بين اذان المؤذن بالمدينة بحضرة عمر وعنمان رضى الله عنهما خمس مرات كل يوم وبين اذان المؤذن بالكوفة بحضرة ابن مسعود وعلى خمس مرات كل يوم. وليست نسبة الرضا بتبديل الآذان الى على وابن مسعود بأخف من نسبة ذلك الى عمر وعنمان ، فبطل تمويه هذا الجاهل وبان تخليطه . وكذلك الوضوء من مس الذكر ليست البلوى به باعظم من البلوى بايجاب الوضوء من الرعاف والقلس (١) وقد أوجبه الحنفيون بخبر ساقط ولم يعرفه المالكيون ولا الشافعيون، ولا البلوى أيضاً بذلك أعظم من البلوى بايجاب الوضوء من المسة والقبلة للذة ، ومن ايجاب التدلك في الغسل ، وقد أوجبها المالكيون ولا يعرف ذلك الحنفيون. ومثل هذا كثير جدا. فان قالوا: أوجبنا ذلك بالقرآن. قيل لهم: قد عرف القرآن غيركم كما عرفتموه فما رأوا فيهماذكرتم مع عظيم البلوى به . وقد بينافى كتابنا . هذا أن مغيب السنة عمن غاب عنه من صاحب أو غيره ليس حجة على من بلغته، وانما الحجة في السنة. وقد غاب نسخ التطبيق فى الركوع عن ابن مسعود وهومما تعظم البلوى به ويتكرر على المسلم أكثر من بضع عشرة مرة في كل يوم وليلة . وخنى على عمر رضى الله عنه أمر جزية المجوس والآم في قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم لما من مجوس هجر عاما بعد عام، وأبى بكر بعده عاما بعد عام أشهر من الشمس. ولم تكن فضة قليلة بل قد ثبت انه لم يقدم قط على رسول الله صلى الله عليه وسلم مال أكثر منه على قلة المال هناك حينئذ. وخنى على عمر وابن عمر

<sup>(</sup>١) القلس: يفتح القاف واسكان اللامماخرج من الحلق ملء الغم أودونه وليس بتى ء فاذا غلب فهو التىء قاله في اللسان وأجاز فيه ابن الاثير فتح اللام

أيضاً الوضوء من المذى ، وهو مما تعظم البلوى به . وهذا كثير جداً ويكنى من هذا ان قول هذا القائل دعوى مجردة بلا دليل . وما كان هكذا فهو باطل مطرح . قال عز وجل : « قل هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين » . ولا يجوز ان يعارض ماقد صح البرهان به من وجوب قبول السنن من طريق الا حاد بدعوى ساقطة فاسدة . وبالله تعالى التوفيق

وقال أيضا بعض الحنفيين: ماكان من الأخبار زائدًا على مافى القرآن أو ناسخا له أو مخالفا له لم يجز أخذه بخبر الواحد إلا حتى يأتى به التواتر

قال ابو محمد: وهذا تقسيم باطل ودعوى كاذبة وحكم بلابرهان ، وما كان هكذا فهو ضلال لا يحل القول به . و نقول لهم: أيجوز الأخذ بشي من أخبار الآحاد في شي من الشريعة أم لا ? فان قالوا : لا ، كلناهم بما قد فرغنا منه آنفا وكانوا خارجين عن مذهبهم أيضا. وان قالوا : نع ، وهو قولهم ، قلنا لهم : من أين جوزتم أن يخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم به ، وان يشرع به في دين الله عز وجل شريعة تضاف اليه في الصلاة والزكاة والصوم والحج وغير ذلك في الموضع الذي اجز بموه فيه . ثم منعتم من قبوله حيث هو بزعمك زائد على مافى القرآن أونا سخ له . فلا سبيل الى فرق اصلا . واما قولم : مخالف الاصول في فكلام فاسد فارغ من المعنى واقع على مالا يعقل ، لأ نخبر الواحد الثقة المسند أصل من أصول الدين ، وليس سائر الاصول أولى بالقبول منه . ولا يجوز ان تتنافي اصول الدين ، عاشا لله من هذا .

ثم نقول: اعلموا ان كل خبر روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم رواية صحيحة مسندة فانه ولابد زائد حكم على مافى القرآن، أو أتى بما فى نص القرآن. لابد من احد الوجهين فيه. والزائد حكما على ما فى القرآن ينقسم قسمين: إما جاء بما لم يذكر فى القرآن كغسل الرجلين فى الوضوء، وكرجم المحصن، ونحو ما أخذوا به من اباحة صوم رمضان للمسافر، ومن ايجاب

الوضوء من القهقهة في الصلاة ، ومن الوضوء بالنبيذ ، ومن القلس والتي على التبيذ ، والرعاف، وكتخصيص ظاهر القرآن، كعدد مالا يقطع السارق في اقل منه، ومالا يحرم من الرضاع اقل منه ، فهذا أيضا زائد حكم على مافى القرآن .ومثله مابين مجمل القرآن كصفة الصلاة وصفة الزكاة وسائر ماجاءت به السنن فهو زائد حكم على ما فى القرآن. فمن اين جوزتم أخذ الزائد على مافى القرآن كما ذكرنا حيث اشتهيتم ومنعتم منه حيث اشتهيتم. وهـ ذا ضلال لاخفاء به وكل ماوجب العمل به في الشريعة فهو واجب ابدا في كل حال وفي كل موضع. الا ان يأتي نص قرآن أوسـنة بالمنع من بعض ذلك فيوقف عنده ، وأما بالآراء المضلة والاهواء السخيفة فلا . على أنهم آخذ الناس بخلاف القرآن برأى فاسد أو قياس سخيف أو خبر ساقط كالوضوء من القهقهة وسائر تلك الاخبار الفاسدة . وتأملوا مانقول لكم: قد اجمعوا معنا على قبول ماجاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم من نسخ للقرآن أو زيادة عليه ، واتفقوا معنا على أن خبر الواحد الثقة عن مثله مسنداً حجة فى الدين. ثم تناقضوا كما ذكرنا بلا برهان ونعوذبالله من الخذلان.وقد ثبت عن أبى حنيفة ومالك والشافعي واحمد وداود رضى الله عنهم وجوب القول بخبر الواحد. وهذا حجة على من قلد أحدهم في وجوب القول بخبر الواحد وان خالفه من قلده من بعض من ذكرنا خطأ وتناقضا لايعرى منه بشر بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وبالله تعالى التوفيق

ومن البرهان في قبول خبر الواحد: خبر الله تعالى عن موسى عليه السلام انه قال له رجل: «ان الملا يأتمرون بك ليقتلوك ». فصدة و وخرج فارا ، وتصديقه المرأة في قولها: « ان أبي يدعوك ليجزيك أجر ماسقيت لنا » فمضى معها وصدقها. وبالله تعالى التوفيق

فصل في هل يوجب خبر الواحدالعدل ِ العلم مع العمل أو العملدون العلم

قال ابو محمد: قال ابو سلمان والحسين بن على الكرابيسي والحارث بن أسد المحاسبي وغيرهم: ان خبر الواحد العدل عن مثله الى رسول الله صلى الله عليه وسلم يوجب العلم والعمل معا، وبهذا نقول وقد ذكر هــذا القول احمد بن استحق المعروف بابن خويز منذ ادعن مالك بن انس.وقال الحنفيون والشافعيون وجمهور المالكيين وجميع المعتزلة والخوارج: إن خبر الواحد لايوجب العلم، ومعنى هذا عند جميعهم أنه قد يمكن أن يكون كذبا أو موهوما فيه ، واتفقوا كلهم في هذا، وسوى بعضهم بين المسندوالمرسل وقال بعضهم: المرسل لا يوجب علما و لا عملا وقد يمكن أن يكون حقا. وجعلت المعتزلة والخوارج هذا حجة لهم في ترك العمل به . وقالوا : ماجاز أن يكون كذبا أو خطأ فلا يحل الحكم به في دين الله عز وجل ، ولا ان يضاف الى الله تعالى ولا الى الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولا يسع أحداً أن يدين به ، وقال سائر من ذكرنا: انه يوجب العمل، واحتجكل من ذكرنا بان هذه صفة كل خبر واحد في جواز الكذب وتعمده ، وامكان السهو فيــه وان لم يتعمد الكذب. وقال أبو بكر بن كيسان الاصم البصرى: لو ان مانة خبر مجموعة قد ثبت أنها كلها صحاح الا واحدا منها لا يعرف بعينه أيها هو \_ قال \_ فان الواجب التوقف عن جميعها. فكيف وكل خبر منها لايقطع على أنه حق متيقن ولا يؤمن فيه الكذب والنسخ والغلط

قال ابو محمد: أما احتجاج من احتج بان صفة كل خبر واحد هي أنه يجوز عليه الكذب والوهم فهو كما قالوا ، الا أن ياتي برهان حسى ضروري أو برهان منقول نقلا يوجب العلم من نص ضروري على ان الله تعالى قد برأ بعض الاخبار من ذلك فيخرج بدليله عن أن يجوز فيه الكذب والوهم.

وقد وافقنا المعتزلة —وكل من يخالفنا في هذا المكان — على أن خبر النبي صلى الله عليه وسلم في الشريعة لا يجوز فيه الكذب ولا الوهم لقيام الدليل على ذلك

وقال أصحاب القياس: ان اجماع الأمة على القياس معصوم من الخطأ بخلاف اجماع سائر الملل لقيام دليل ادعوه فى ذلك . وكما أجمعتم معنا على القطع ببراءة عائشة رضى الله عنها وخروج ما قذفت به عن الامكان لقيام البرهان بذلك عند جميعكم وعندنا ، وقد ادعى الروافض منكم هذا فى خبر الامام . فان وجدنا نحن برهانا على أن خبر الواحد المتصل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فى احكام الشريعة لا يجوز عليه الكذب ولا الوهم ، فقد صح قولنا ، كما صح قولنا وقولهم فى أن خبر النبى صلى الله عليه وسلم فى الشريعة لا يجوز عليه الكذب والوهم . وان لم نجد برهانا على ذلك فهو قولهم . وقد صحح البرهان بذلك ولله الحمد على ما نذكره ان شاء الله تعالى .

واما قول ابن كيسان فباطل لانه دعوى بلادليل ، بل الواجب حينئذ البحث عن الخبر الواهى والمنسوخ حتى يعرف فيجتنب ، والا فالعمل بجميعها واجب لأن الاصل وجوب العمل بالسنن حتى يصح فيها بطلان أو نسخ ، والا فهى على البراءة من النسخ ومن الكذب والوهم حتى يصح فى الخبرشي من ذلك فيترك لقول الله تعالى : « اطيعوا الله واطيعوا الرسول ». ولقوله تعالى : « اتبعوا ما انزل البكم من ربكم ». ولقوله تعالى : « لتبين للناس ما نزل اليهم ». وقد علمنا ان فى القرآن آيات منسوخة بلاشك لقوله تعالى : « ماننسخ من آية أو ننساها نأت بخير منها أومنلها ». وقد اختلف العلماء فيها ، فطائفة قالت فى آية : انها منسوخة ، وطائفة قالت : ليست منسوخة بل هى محكمة فا قال مسلم قط لا ابن كيسان ولاغيره : ان الواجب التوقف عن العمل بشي من القرآن من اجل ذلك ، وخوفا أن يعمل بمنسوخ لا يحل العمل به . بل

الواجب العمل بكل آية منه حتى يصح النسخ فيها فيترك العمل بها. وقول ابن كيسان يوجب ترك الحق يقينا ،ولا فرق بين ترك الحق يقينا وبين العمل بالباطل يقينا ، وكلاهما لا يحل ،فقد تعجل ابن كيسان لنفسه الذى فر عنه وأشد منه لأنه ترك الحق يقينا خوف أن يقع فى خطأ لعله لا يقع فيه وهذا كما ترى

قال على: وهـذا حين نأخذ ان شاء الله تعالى في ايراد البراهين على أن خبر الواحد العدل المتصل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم في احكام الشريعة يوجب العلم، ولا يجوز فيه البتة الكذب ولا الوهم، فنقول وبالله تعالى التوفيق: قال الله عز وجل عن نبيه صلى الله عليه وسـلم : « وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحى يوحى ». وقال تعالى آمراً لنبيه عليه الصلاة والسلام أن يقول : ﴿ ان أتبع الا ما يوحى الى " ، وقال تعالى : ﴿ امَّا نَحْنَ نُولْنَا الذكر وانا له لحافظون ». وقال تعالى : « لتبين للناس ما نزل اليهم » . فصح ان كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم كله في الدين وحي من عندالله عزوجل لاشك في ذلك. ولا خلاف بين احد من أهل اللغة والشريعة في ان كل وحي نزل من عند الله تعالى فهو ذكر منزل. فالوحي كله محفوظ بحفظ الله تعالى له بيقين ، وكل ما تكفل الله بحفظه فمضمون أن لا يضيع منــه وان لا يحرف منه شي ابدا تحريفا لا يأتي البيان ببطلانه. اذ لو جاز غـير ذلك الكان كلام الله تعالى كذبا، وضمانه خائساً، وهـذا لا يخطر ببال ذي مسكة عقل، فوجب أن الدين الذي انانا به محمد صلى الله عليه وسلم محفوظ بتولى الله تعالى حفظه، مبلغ كما هو الى كل من طلبه ممن يأتى ابدا الى انقضاء الدنيا. قال تعالى : « لانذركم به ومن بلغ ». فاذ ذلك كذلك فبالضرورة ندرى انه لاسبيل البتة الى ضياع شي قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم في الدين ، ولا سبيل البتة الى أن يختلط به باطل موضوع اختلاطاً لا يتميز عن احد من الناس

بيقين. اذ لو جاز ذلك لكان الذكر غير محفوظ ولكان قول الله تعالى : «انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون ». كذبا ووعدا مخلفا وهذا لا يقوله مسلم فان قال قائل : انما عنى تعالى بذلك القرآن وحده فهو الذي ضمن تعالى حفظه لا سائر الوحى الذي ليس قرآنا. قلنا له وبالله تعالى التوفيق: هذه دعوى كاذبة مجردة عن البرهان ، وتخصيص للذكر بلا دليل ، وما كان هكذا فهو باطل لقوله تعالى « قلهاتوا برهانكم ان كنتم صادقين » فصح أن من لا برهان له على دعواه فليس بصادق فيها، والذكر اسم واقع على كل ما انزل الله على نبيه صلى الله عليه وسلم من قرآن أو من سنة وحي يبين بها القرآن. وايضا فانالله تعالى يقول: « وانزلنااليك الذكر لتبين للناس مانزل اليهم ». فصح انه عليه السلام مأمور ببيان القرآن للناس؛ وفي القرآن مجمل كشير كالصلاة والزكاة والحج وغير ذلك مما لا نعلم ما ألزمنا الله تعالى فيه بلفظه ، لكن ببيان رسول الله صلى الله عليه وسلم . فاذا كان بيانه عليه السلام لذلك المجمل غير محفوظ ولا مضمون سلامته مما ليس منه ، فقد بطل الانتفاع بنص القرآن ، فبطلت اكثر الشرائع المفترضة علينا فيه. فاذاً لم ندر صحيح مراد الله تعالى منها، فما اخطأ فيه المخطى أو تعمد فيه الكذب الكاذب \_ ومعاذ الله من هذا \_ وايضا فنقول لمن قال: ان خبر الواحد العدل عن مثله مباغا الى النبي صلى الله عليه وسلم لا يوجب العلم ، وانه يجوز فيه الكذب والوهم وانه غير مضمون الحفظ: أخبرونا: هل يمكن عندكم أن تكون شريعة فرض أو تحريم اتى بها رسول الله صلى الله عليه وسلم ومات وهى باقية لازمة للمسلمين غير منسوخة فجهلت حتى لا يعلمها علم يقين احد من أهل الاسلام في العالم ابدا ، وهل يمكن عندكم أن يكون حكم موضوع بالكذب أو بخطأ بالوهم قد جاز ومضى واختلط باحكام الشريعة اختلاطا لا يجوز أن يميزه احد من اهل الاسلام في العالم ابدا، أم لا يمكن عندكم

شي من هذين الوجهين ?فان قالوا: لا يمكنان ابدا بلقد أمنًا ذلك، صاروا الى قولنا وقطعوا أن كل خبر رواه الثقة عن الثقة مسندا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الديانة فانه حق قد قاله عليه السلام كما هو ، وانه يوجب العلم ونقطع بصحته .ولا يجوز أن يختلط به خبر موضوع أو موهوم فيه لم يقله رسول الله صلى الله عليه وسلم قط اختلاطالا يتميز الباطل فيه من الحق ابدا، وان قالوا: بلكل ذلك ممكن كانوا قد حكموا بان الدين دين الاسلام قد فسد وبطلأ كثره واختلط ماأم الله تعالى بهمع مالم يأس به اختلاطا لا يميزه احد أبدا. وانهم لا يدرون ابدا ما أمرهم به الله تعالى مما لم يأمرهم به، ولا ماوضعه الكاذبون والمستخفون مما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم الا بالظن الذي هو اكذب الحديث، والذي لا يغني من الحق شيئًا. وهذا انسلاخ من الاسلام، وهدم للدين، وتشكيك في الشرائع أثم نقول لهم: اخبرونا ان كان ذلك كله ممكنا عندكم ، فهل امركم الله تعالى بالعمل بما رواه الثقات مسندا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم أولم يأمركم بالعمل به ? ولا بد من احدها. فانقالوا: لم يأمرنا الله تعالى بذلك لحقوا بالمعتزلة وسيأتى جوابهم على هذا القول أن شاء الله تعالى . وأن قالوا : بل أمرنا الله تعالى بالعمل بذلك. قلنا لهم : فقد قلتم أن الله تعالى أمركم بالعمل فى دينه بمالم يأمركم به مما وضعه الكذابون، واخطأ فيه الواهمون، وامركم بان تنسبوا اليه تعالى والى نبيه صلى الله عليه وسلما لم يأتكم به قط، ومالم يقله الله تعالى قط. ولا رسوله صلى الله عليه وسلم. وهذا قطع بانه عز وجل أور بالكذب عليه ، وافترض العمل بالباطل، وبما ليس من الدين ، وبما شرع الكذابون مما لم يأذن به الله تعالى . وهذا عظيم جدا لا يستجيز القول به مسلم. ثم نسألهم عما قالوا : انه ممكن من سقوط بعض ما قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم من الحـكم فى الدين بايجاب أو تحريم حتى لا يوجد عند أحد. هل بقى علينا العمل به أم سقط عنا ? ولا بد من

احدهما. فان قالوا: بلهوباق علينا. قلنا لهم: كيف يلزمنا العمل بما لاندرى وبما لم يبلغنا ولايبلغنا ابدا، وهذا هو تحميل الاصر والحرج والعسر الذى قد آمننا الله تعالى منه. وان قالوا: بل سقط عنا العمل به. قلنا لهم: فقد اجزتم نسخ شرائع من شرائع الاسلام مات رسول الله عليه وسلم وهى محكمة ثابتة لازمة. فاخبرونا من الذى نسخها وأبطلها وقد مات صلى الله عليه وسلم وهى لازمة لذا غير منسوخة ، وهذا خلاف الاسلام والخروج منه جملة. فان قالوا: لا يجوز أن يسقط حكم شريعة مات رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو لازم لنا ولم ينسخ. قلنا لهم: فمن اين اجزتم هذا النوع من الحفظ فى الشريعة ، ولم تجيزوا تمام الحفظ للشريعة فى ان لا يختلط بها باطل لم يأمر الله تعالى به قط ، اختلاطا لا يتميز معه الحق الذى امر الله تعالى به من الباطل الذى لم يأمر به تعالى قط ? وهذا لا مخلص لهم منه. ولافرق بين من منع من الحق فى الشريعة حق واجاز اختلاطها بالباطل ، و بين ، بن منع من اختلاط الحق فى الشريعة حق واجاز اختلاطها بالباطل ، و بين ، بن منع من اختلاط المتة و محتنع قد أمنا كونه ولله الحمد

واذا صح هذا فقد ثبت يقينا أن خبر الواحد العدل عن من مثله مبلغا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم حق مقطوع به موجب للحمل والعلم معا. وأيضا قال الله تعالى : « لتبين للناس ما نزل اليهم، وقد قال تعالى : « يا أيها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربك وان لم تفعل فابلغت رسالته والله يعصمك من الناس » . فنسأ لهم : هل بين رسول الله صلى الله عليه وسلم ما انزل الله اليه أم لم يبين ? وهل بلغ ما انزل الله اليه أم لم يبين ؟ وهل بلغ ما انزل الله اليه أم لم يبلغ ؟ ولا بد من احدها، فن قولهم أنه عليه السلام قد بلغ ما أنزل الله تعالى اليه وبينه للناس واقام به الحجة على من بلغه فنسأ لهم عرف ذلك التبليغ وذلك البيان :أهما باقيان عندنا والى يوم القيامة ؟ أم هما غير باقيين ؟ فان قالوا : بل هما باقيان والى يوم عندنا والى يوم القيامة ؟ أم هما غير باقيين ؟ فان قالوا : بل هما باقيان والى يوم

القيامة رجموا الى قولنا ، واقروا ان الحق من كل ماانزل الله تعالى فى لدين مبين مما لم ينزله ، مبلغ الينا والى يوم القيامة . وهذا هو نص قولنا في أن خبر الواحد العدل عن مثله مسندا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم حق مقطوع على مغيبه موجب للعلم والعمل. وان قالوا: بلهاغير باقيين ، دخلوا فى عظيمة وقطعوا بأن كثيرا من الدين قد بطل، وانالتبليغ قد سقط في كثير من الشرائع ، وان تبيين رسـول الله صلى الله عليه وسلم لكثير من الدين قد ذهب ذهابا لابوجد معه أبداً .وهـذا هو قول الروافض،بل شريًّ منه . لا ن الروافض ادعت ان حقيقة الدين موجودة عند انسان مضمون كونه في العالم، وهؤلاء أبطاوه من جميع العالم، ونموذ بالله من كلا القولين. وأيضاً فإن الله تعالى قال: « قبل انما حرم ربى الفواحش ماظهر منها ومابطن، والاثم والبغى بغير الحق ، وان تشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا ، وان تقولوا على الله مالا تعلمون ».وقال تعالى : ﴿ أَن يَتْبِعُونَ الْا الظَّنُومَا تَهُوى الْانْفُسَ ولقد جاءهم من ربهم الهدى ». وقال تعالى: « ان الظن لا يغنى من الحق شيئا ». وقال تعالى ذامًا لقوم قالوا: « ان نظن الاظنا ومانحن بمستيقنين ». وقال تعالى : ﴿ قَلَ هَلَ عَنْدُكُمْ مِنْ عَلَمْ فَتَخْرِجُوهُ لَنَا انْ تَتَبَعُونَ الْآ الظَّنْ وَانْ أَنَّمُ الْآ تخرصون ٢. وقد صح أن الله تعالى افترض علينا العمل بخــبر الواحد الثقة عن مثله مبلغا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وان نقول أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بكذا ،وقال عليه السلام كذا، وفعل عليه السلام كذا، وحرم القول في دينه بالظن ، وحرم تعالى أن نقول عليه الا بعلم . فلو كان الخبر المذكور يجوز فيه الكذب أو الوهم لكنا قد أمنا الله تعالى بان نقول عليه مالا نعلم ، ولكان تعالى قد أوجب علينا الحكم فى الدين بالظن الذى لانتيقنه ، والذي هو الباطل الذي لا يغنى من الحق شيئًا، والذي هو غير الهدى الذى جاءنا من عند الله تعالى. وهذا هو الكذب والافك والباطل الذى

لايحل القول به ، والذي حرم الله تعالى علينا أن نقول به، وبالتخرص المحرم . فصح يقينا أن الخبر المذكور حق مقطوع على غيبه، موجب للعلم والعمل معا وبالله تعالى التوفيق

وصاركل من يقول بايجاب العمل بخبر الواحد ، وأنه مع ذلك ظن لا يقطع بصحة غيبه ، ولا يوجب العلم \_ قائلا بان الله تعالى تعبدنا أن نقول عليه تعالى ماليس لنا به علم ، وان نحكم في ديننا بالظن الذي قد حرم تعالى علينا ان نحكم به في الدين ، وهذا عظيم جدا . وأيضاً فان الله تعالى يقول : «اليوم أكمات لكم دينكم واتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام دينا » . وقال تعالى : « ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه » . وقال تعالى : « ان الدين عند الله الاسلام وما اختلف الذين أوتوا الكتاب الا من بعد ماجاءهم العلم بغيا بينهم » . وقال تعالى : « كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه وما اختلف فيه الا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغيا بينهم فيه دين الناس فيما اختلفوا فيه من الحق باذنه » .

قال أبو محمد: فنقول لمن جوز أن يكون ما أمر الله تعالى به نبيه عليه السلام من بيان شريعة الاسلام لنا غير محفوظ، وأنه يجوز فيه التبديل، وان يختلط بالكذب الموضوع اختلاطا لا يتميز ابدا . أخبرونا عن اكال الله تعالى ديننا ورضاه الاسلام لنا دينا ، ومنعه تعالى من قبول كل دين حاش الاسلام اكل ذلك باق علينا ولنا الى يوم القيامة ? أم انما كان ذلك للصحابة رضى الله عنهم فقط ? أم لا للصحابة ولا لنا ? ولا بد من أحد هذه الوجوه فان قالوا: لاللصحابة ولا لنا . كان قائل هذا القول كافرا لتكذيبه الله تعالى جهارا وهذا لا يقوله مسلم . وان قالوا: بل كل ذلك باق لنا وعلينا الى يوم القيامة ، صاروا الى قولنا ضرورة ، وصح أن شرائع الاسلام كلها كاملة القيامة ، صاروا الى قولنا ضرورة ، وصح أن شرائع الاسلام كلها كاملة

والنعمة بذلك علينا تامة ، وازدين الاسلام الذي الزمنا الله تعالى اتباعه لانه هوالدين عنده عز وجل متميز من غيره الذي لايقبله الله تعالى من أحد ، وأننا ولله الحمد قد هدا ناالله تعالى له ، واننا على ية ين من أنه الحقوم اعداه هو الباطل. وهذا برهان ضروري قاطع على انه كل ماقاله رسول الله صلى الله عليه وسلم في الدين ، وفي بيان ما يلزمنا محفوظ لايختلط به ابدا مالم يكن منه . وان قالوا: بل كان ذلك للصحابة رضى الله عنهم ، وليس ذلك لنا ولا علينا كانوا قد قالوا الباطل وخصصوا خطاب الله تعالى بدعوى كاذبة ، اذ خطابه تعالى بالآيات التي ذكرنا عموم لكل مسلم في الأبد ، ولزمهم مع هذه العظيمة أن دين الاسلام غير كامل عندنا ، وانه تعالى رضى لنا منه مالم يبينه علينا ، والزمنا مالم ينزله ، وافترض علينا اتباع ما كذبه الزنادقة والمستخفون ووضعوه على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، أو وهم فيه الواهمون عما لم يقله نبيه صلى الله عليه وسلم . وهذا بيقين ليس هو دين النادقة والمستخفون ووضعوه على الله عليه وسلم . وهذا بيقين ليس هو دين الاسلام ، بل هو ابطال الاسلام جهاراً . ولو كان هذا \_ وقد أمناً ولله الحمد منأن يكون \_ لكان ديننا كدين اليهود والنصارى الذى اخبرنا الله تعالى من أن يكون \_ لكان وقالوا هو من عند الله

قال أبو محمد: حاشا لله من هـذا، بل قد و ثقنا بان الله تعالى صـدق فى قوله: « فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق باذنه ». وانه تعالى له قد هدانا الله تعالى له قد هدانا الله تعالى له وانه الحق المقطوع عليه، والعلم المتيقن الذي لا يمكن امتزاجه بالباطل أبدا قال على : وقال بعضهم إذ انقطعت به الأسباب: خـبر الواحد يوجب علما ظاهراً

قال أبو محمد: وهذا كلام لا يعقل، وما علمنا علماً ظاهراً غير باطن. ولا علما باطنا، غير ظاهر. بل كل علم تيقن فهو ظاهر الى من علمه، وباطن في

قلبه معاً . وكل ظن لم يتيقن فليسءلما أصلا لا ظاهراً ولا باطنا ، بل هو ضلال وشك وظن محرم القول به في دين الله تعالى . و نقول لهم: اذا جاز عندكم أن يكون كثير من دين الاسلام قد اختلط بالباطل، فما يؤمنكم اذ ليس محفوظا من انه لعل كثيرًا من الشرائع قد بطلت لا نها لم ينقابها احد اصلا ? فان منعوا من ذلك لزمهم المنع من اختلاطها عا(١) ليس منها ، لا نضان حفظ الله تعالى يقتضى الأمان من كل ذلك، وأيضا فانه لايشك احد من المسلمين قطعافى ان كل ماعلمه رسول الله صلى الله عليه وسلم أمته من شرائع الدين واجبها وحرامها ومباحها فانها سنة الله تمالى. وقد قال عزوجل: «ولن تجد لسنة الله تبديلا، ولن تجد لسنة الله تجويلا». هذا نص كلامه تعالى ، وقدقال تعالى: « لا تبديل الكلمات الله ». فلو جاز ان يكون مانقـله الثقات الذين افترض الله تعالى علينا قبول نقلهم والعمل به والقول بأنه سنة الله تعالى وبيان نبيه عنيه السلام \_ عكن فى شى منه التحويل أوالتبديل، لكان اخبارالله تعالى بانه لايوجد لهما تبديل ولا تحويل كذبا، ولكانت كانه كذبا، وهذا مالا يجيزه مسلم اصلا. فصح يقينا لاشك فيه ان كل سنة سنها الله تعالى من الدين لرسوله صلى الله عليه و-لم ، وسنها رسوله عليه السلام لامت فانها لا يمكن في شي منها تبديل ولاتحويل ابدا. وهذا يوجب ان نقل الثقات في الدين يوجب العلم بانه حقكما هو من عند الله تعالى وهو قولنا ولله الحمد

وأيضا: فانهم مجمعون معناعلى ان رسول الله صلى الله عليه وسلم معصوم من الله تعالى فى البلاغ فى الشريعة ، وعلى تكفير من قال ليس معصوما فى تبليغه الشريعة الينا. فنقول لهم: اخبرونا عن الفضيلة بالعصمة التى جعلها الله تعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم فى تبليغه الشريعة التى بعث بها، أهى له عليه السلام فى اخباره الصحابة بذلك فقط ? أم هى باقية لما أتى به عليه السلام فى

<sup>(</sup>١) في الأصل دما، وهو خطأ

بلوغه الينا والى يوم القيامة ?فان قالوا: بل هي له عليه السلام مع من شاهده خاصة لافى بلوغ الدين الى من بعدهم. قلنا لهم : إذ جوزتم بطلان العصمة فى تبليغ الدين بعدموته عليه السلام ، وجوزتم وجود الداخلة والفساد والبطلان والزيادة والنقصان والتحريف فى الدين ، فن أين وقع لـكم الفرق بين ماجوزتم من ذلك بعده عليه السلام وبين مامنعتم من ذلك في حياته منه عليه السلام ? فان قالوا: لانه كان يكون عليه السلام غير مبلغ ماأمر به ولامعصوم، والله تعالى يقول : « بلغ ما أنزل اليـك من ربك وان لم تفعل فما بلغت رسالتــه والله يعصمك من الناس ». قيل لهم: نعم ! وهذا التبليغ المعترض عليه ـ الذي هو فيه عليه السلام معصوم باجماعكم معنا من الكذب والوهم \_ هو الينا كاهو الى الصحابة رضى الله عنهم ولا فرق. والدين لازم لنا كما هو لازم لهم سواء سواء. فالمصمة واجبة في التبليخ للديانة باقية مضمونة ولابد الى يوم القيامة ، والحجة قائمة بالدين علينا والى يوم القيامة كماكانت قائمة على الصحابة رضى الله عنهم سواء سواء. ومن انكر هذا فقد قطع بأن الحجة علينا في الدين غير قائمـة والحجة لاتقوم بما لايدرى أحق هو أم باطل كذب ? . ثم نقول لهم وكذلك قال تعالى: «انا نحن نزلنا الذكر واناله لحافظون». «اليومأ كملت الكم دينكم ع. « ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه ». « قد تبين الرشد من الغي ». فإن ادعوا اجماعا قلنا لهم: من الكرامية من يقول أنه عليه السلام غير معصوم في تبليخ الشريعة . فإن قالوا: ليس هؤلاء ممن يعــد في الاجماع. قلنا: صدقتم. ولا يعد في الاجماع من قال: أن الدين غير محفوظ، وان كثيرا من الشرئع التيأنزل الله تعالى قد بطلت واختلطت بالباطل الموضوع والموهوم فيه اختلاطا لايتميز معه الرشد من الغي ، ولا الحق من الباطل، ولا دين الله تعالى من دين ابليس أبداً. فإن قالوا: بل الفضيلة بعصمة ماأتي النبي صلى الله عليه وسلم به من الدين باقية الى يوم القيامة صاروا الى الحق الذي هو

قولنا ولله تعالى الحمد. فان قالوا : فان صفة كل مخبر وطبيعته ان خبره يجوز فيه الصدق والكذبوالخطأ، وقولكم بانخبر الواحد العدل في الشريعة موجب للعلم إحالة لطبيعة الخبر وطبيعة المخبرين ، وخرق لصفات كل ذلك وللعادة فيه. قلنا لهم: لاينكر من الله تعالى إحالة ماشاء من الطبائع اذا صح البرهان بانه فعلالله تعالى والعجب من انكاركم هذامع قولكم به بعينه في إيجابكم عصمة النبي صلى الله عليه وسلم من الكذب والوهم في تبليغه الشريعة .وهذا هوالذي انكرتم بعينه ، بللم تقنعوا بالتناقضاذ أصبتم في ذلك واخطأتم في منعكم من ذلك في خبر الواحد العدل، حتى أتيتم بالباطل المحض، إذ جوزتم على جميع الاممموافقة الخطأ في اجماعها في رأبها ، وذلك طبيعة في الكل وصفة لهم ، ومنعتم من جواز الخطأ والوهم على ما ادعيتموه من اجماع الآمة من المسلمين خاصة في اجتهادها في القياس. وحاشا لله أن تجمع الآمة على الباطل، \_ والقياس عين الباطل ـ فحرقتم بذلك العادة واحلتم الطبائع بلابرهان ، لاسيا ان كان المخالف لنا من المرجئة القاطعين بانه لايمكن أن يكون يهودى ولانصرانى يعرف بقلبه ان الله تعالى حق ، فان هؤلاء احالوا الطبائع بلا برهان ومنعوا من احالتها اذا قام البرهان باحالتها . فان قالوا : فانه يلزمكم ان تقولوا ان نقلة الاخبار الشرعية التي قالها رسول الله صلى الله عليه وسلم معصومون في نقلها ، وان كل واحد منهم معصوم في نقله من تعمد الكذب ووقوع الوهم منه . قلنا لهم: نعم هكذا نقول ، وبهذا نقطع ونبت. وكل عدل روى خبرا قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم في الدين أو فعله عليه السلام، فذلك الراوى معصوم من تعمد الكذب \_ مقطوع بذلك عند الله تعالى \_ ومنجواز الوهم فيه عليه إلا ببيان وارد \_ ولا بد \_ من الله تعالى ببيان ماوهم فيه ، كما فعل تعالى بنبيه عليه السلام . إذ سلممن ركعتين ومن ثلاث واهما . لقيام البراهين التي قدمنا من حفظ جميع الشريعة وبيانهامما ليس منها، وقد علمنا ضرورة ان كل من صدق في خبر ما فانه معصوم في ذلك الخبر من الكذب والوهم بلا شك، فأى نكرة في هذا ? فان قالوا: تعبدنا الله تعالى بحسن الظن به ، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ان الله تعالى يقول أنا عند ظن عبدى بى . قلنا: ليس هذا من الحمكم في الدين بالظن في شي بل كله باب واحد لا نه تعالى حرم علينا أن نقول عليه مالا نعلم ، ونحن لا نعلم أيغنم لنا أم يعذبنا ? فوجب علينا الوقوف في ذلك والرجاء والخوف ، وحرم علينا ان نقول عليه في الدين والتحريم والاباحة والايجاب مالا نعلم ، وبين لنا كل ما ألزمنا من ذلك . فوجب القطع بتخليد الكفار في النار أو تخليد المؤمنين في الحنة ، ولا فرق . ولم يجز القول بالظن في شي من ذلك كله . فان قالوا: أنتم تقولون: ان الله تعالى امرنا بالحكم عا شهد به العدل مع يمين الطالب ، وبما شهد به العدلان فصاعدا ، وبما حلف عليه المدعى عليه ، اذا الحرمة ، والاموال المحرمة ، والأورج المحرمة ، والأبشار المحرمة ، والاموال المحرمة ، والأورج المحرمة ، والأول في المنا الام بخلاف ما شهد به الشاهد ، وماحلف عليه الحالف ، وهذا هو الحرمة ، والأفلن الذى انكرتم علينا في قولنا في خبر الواحد ولا فرق

قلنا لهم وبالله تعالى التوفيق: بين الأمرين فروق واضحة كوضوح الشمس احدها: ان الله تعالى قد تكفل بحفظ الدين واكاله ، وتبينه من الغى ، ومما ليس منه . ولم يتكفل تعالى قط بحفظ دمائنا ، ولا بحفظ فروجنا ، ولا بحفظ أبشارنا ، ولا بحفظ اموالنا فى الدنيا . بل قدر تعالى بأن كثيرا من كل ذلك يؤخذ بغير حق فى الدنيا ، وقد نص على ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم اذ يقول : « انكم تختصمون الى وانما انا بشر ، ولعل أحدكم أن يكون الحن بحجته من الآخر ، فأقضى له على نحو ما اسمع . فمن قضيت له بشى من من اخذه فلا يأخذه فانما قطع له قطعة من النار ، وبقوله عليه السلام الممتلاعنين حق اخيه فلا يأخذه فانما قطع له قطعة من النار ، وبقوله عليه السلام الممتلاعنين

« الله يعلم أن أحدكما كاذب، فهل منكما تأثب» . أو كما قال عليه السلام في كل ذلك والفرق الثانى: ان حكمنا بشهادة الشاهد، وبيمين الحالف، ليس حكما بالظن كما زعموا . بل كن نقطع ونبت بان الله عز وجل افترض علينا الحكم بيمين الطالب مع شهادة العدل . وبيمين المدعى عليه اذا لم يقم بينة . وبشهادة العدل والعدلين والعدول عندنا ، وان كانوا في باطن أمرهم كذابين أو واهمين . والحكم بكل ذلك حق عند الله تعالى وعندنا مقطوع على غيبه . برهان ذلك: ان ما كما لو تحاكم اليه اثنان ولا بينة للمدعى ، فلم يحكم للمدعى عليه باليمين، أو شهد عنده عدلان فلم يحكم بشهادتهما ، فان ذلك الحاكم ، فاسق عاصله عز وجل ، مجرح الشهادة ظالم ، سواء كان المدعى عليه مبطلا في انكاره ، أو محقا ، أوكان الشهو دكذبة أو واهمين ، أو صادقين، اذا لم يعلم باطن امرهم. وتحن مأمورون يقينا بأمرالله عز وجل لنا بان نقتل هذا البرى المشهود عليه بالباطل ، وان نبيح هـذا الفرج الحرام المشهود فيه بالكذب، وان نبيح هذه البشرة المحرمة، وهذا المال الحرام المشهود فيه بالباطل، وحرم على المبطل أن يأخذ شيئًا من ذلك. وقضى ربنا باننا ان لم نحكم بذلك فاننا فساق عصاة له تعالى ، ظلمة متوعدون بالنار على ذلك . وما امرنا تعالى قط بان نحكم في الدين بخبر وضعه فاسق أو وهم فيه واهم. وقال تعالى : « شرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله » . فهذا فرق في

وفرق ثالث: وهو أن نقول: ان الله تعالى افترض علينا ان نقول في جميع الشريعة: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وامرنا الله تعالى بكذا ، لا نه تعالى يقول: « واطيعوا الله واطيعوا الرسول ». « وما آتا كم الرسول فخذوه ومانها كم عنه فانتهوا ». ففرض علينا ان نقول . نهانا الله تعالى ورسوله صلى الله عن كذا ، وامرنا بكذا . ولم يأمرنا تعالى قط أن نقول شهد هذا

بحق ، ولا حلف هذا الحالف على حق ، ولا أنهذا الذى قضينا به لهذا حق له يقينا ، ولا قال تعالى ما قالهذا الشاهد ، لكن الله تعالى قال لنا : احكموا بشهادة العدول ، وبيمين المدعى عليه اذالم يقم عليه بينة ، وهذا فرق لاخفاء به . فلم نحكم بالظن فى شى من كل ذلك اصلا ولله الحمد ، بل بعلم قاطع ، ويقين ثابت . ان كل ما حكمنا به مما نقله العدل عن العدل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فحق من عند الله تعالى أوحى به ربنا تعالى ، مضاف الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، محكى عنه أنه قاله . وكل ماحكمنا فيه بشهادة العدول عندنا فحق مقطوع به من عند الله تعالى انه امرنا بالحكم به ، ولم يأمرنا بان نقول فيا شهدوا به ، وماحلف به الحالف انه من عند الله تعالى ، ولا أنه حق مقطوع به . فان قالوا : انما قال تعالى : « أن بعض الظن إثم » . ولم يقل كل الظن أثم . قلنا: قد بين الله تعالى الاثم من البر وهو (١) أن القول عليه تعالى عالا نعلم حرام ، فهذا من الظن الذى هو أثم بلا شك

قال على: فلجأت المعتزلة الى الامتناع من الحريم بخبر الواحد ، للدلائل التى ذكرنا ، وظنوا أنهم تخلصوا بذلك. ولم يتخلصوا ، بلكل مالزم غيرهم مما ذكرنا هو لازم لهم . وذلك أننا نقول لهم وبالله تعالى التوفيق: أخبرونا عن الأخبار التى راوها الآحاد أهى كلها حق اذا كانت من رواية الثقات خاصة ? ام كلها باطل ? أم فيها حق وفيها باطل ? فان قالوا: فيها حق وباطل وهو قولهم . قلنا لهم : هل يجوز أن تبطل شريعة أوحى الله تعالى بها الى نبيه صلى الله عليه وسلم ، ليبينها لعباده ، حتى يختلط بكذب وضعه فاسق ونسبه الى النبى صلى الله عليه وسلم ، أو وهم فيها واهم فيختلط الحق المأمور به مع الباطل المختلق اختلاطا لا يتميز به الحق من الباطل ابدا لاحد من الناس وهل الشرائع الاسلامية كلها محفوظة لازمة لنا أم هى غير محفوظة ، ولا

<sup>(</sup>۱) في الاصل «وهي» وهو خطأ

كلها لازم لنا، بل قد سقط منها بعدرسول الله صلى الله عليه وسلم كثير. وهل قامت الحجة علينا لله تعالى فيما افترض علينا من الشرائع بأنها بينة لنا متميزة مما لم يأمرنا به، أم لم تقم لله تعالى علينا حجة في الدين لا ن كثيرا منه مختلط بالكذب غير متميز منها ابدا ? فان أجازوا اختلاط شرائع الدين التي أوحى بها الله تعالى الى نبيه صلى الله عليه وسلم بما ليس فى الدين، وقالوا: لم تقم لله تعالى عليناحجة فيما أمرنا به ، دخل عليهم من القول بفساد الشريعة ، وذهاب الاسلام، وبطلان ضمان الله تعالى بحفظ الذكر كالذي دخل على غيرهم حرفا بحرف سواء سواء ولزمهم أنهم تركوا كثيراً من الدين الصحيح كما لزم غيرهم سواء سواء أنهم يعملون بما ليسمن الدين ، وان النبي صلى الله عليه وسلم قد بطل بيانه ، وان حجة الله تعالى بذلك لم تقم عليناسواء سواء . وفي هذا مافيه فأن لجأوا الى الاقتصار على خبر التواتر ، لم ينفكوا بذلك من أن كثيرا من الدين قد بطل لاختلاطه بالكذب الموضوع ، وبالموهوم فيه ، ومن جواز أن يكون كثير من شرائع الاسلام لم ينقل الينا، إذ قد بطل ضمان حفظ الله تعالى فيها . وأيضاً فانه لا يعجز أحد أن يدعى في أي خبر شاء أنه منقول نقل التواتر، بل أصحاب الاسناد أصح دعوى فىذلك، لشهادة كثرة الرواة وتفاير الاسانيد لهم بصحة قولهم في نقل التواتر ، وبالله تعالى التوفيق

فان جأ لاجي الى أن يقول: بان كل خبر جاء من طريق الآحاد الثقات، فانه كذب موضوع ليس منه شي قاله قط رسول الله صلى الله عليه وسلم. قلنا وبالله تعالى التوفيق: هذه مجاهرة ظاهرة، ومدافعة لما نعلم بالضرورة خلافه، وتلكذيب لجميع الصحابة أولهم عن آخرهم، ولجميع فضلاء التابعين، ولكل انسان من العلماء جيلا بعد جيل ، لأن كل من ذكر فا رووا الاخباري النبى صلى الله عليه وسلم بلا شك من أحد، واحتج بها بعضهم على بعض، وعملوا بها، وأفتوا بها في دين الله تعالى. وهدا اطراح للاجماع المتيقن، وباطل

لا تختلف النفوس فيه أصلا ، لأ نا (١) بالضرورة ندرى أنه لا يمكن البتة فى البنية (٢) أن يكون كلم من ذكر فالم يصدق قط فى كلة رواها ، بلكلهم وضعوا كلمارووا . وأيضا ففيه ابطال الشرائع التي لايشك مسلم ولا غير مسلم في أنها ليست فى القرآن مبينة . كالصلاة ، والزكاة ، والحج ، وغير ذلك . وانه انما أخذ بيانها من كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وفى هذا القطع بان كل صاحب من الصحابة روى عن رسول الله عليه وسلم فنه هو الواضع ، والمخترع فى ان كل صاحب فى انه عليه وسلم فيه . ولا يشك أحد على وجه الارض فى ان كل صاحب من الصحابة قد حدث عن النبى صلى الله عليه وسلم أهله وجيرانه ، وفى هذا اثبات وضع الشرائع على جميعهم ، أولهم عن آخرهم . وما بلغت الروافض والخوارج قط هذا المبلغ ، مع أنها دعوى بلا برهان ، وما كذلك فهو باطل بيقين فهى ثلاثة أقوال كما ترى لارابع لها

أما أن يكون كل خبر نقله العدل عن العدل مبلغا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم كذبا كلها أولها عن آخرها موضوعة باسرها ، وهذا باطل بيقين كا بينا . وايجاب أن كل صاحب وتابع وعالم \_لانحاشي أحدا \_ قد اتفقوا على وضع الشرائع والكذب فيها على رسول الله صلى الله عليه وسلم . وهذا انسلاخ عن الاسلام . أو يكون فيها حق وفيها باطل الا انه لاسبيل الى تمييز الحق منها من الباطل لأحد أبدا ، وهذا تكذيب لله تعالى في إخباره بحفظ الذكر المنزل ، وباكاله الدين لنا ، وبانه لايقبل منا الادين الاسلام لاشيئا سواه . وفيه أيضاً فساد الدين واختلاطه بما لم يأمر الله تعالى قط به ، وانه لاسبيل لاحد في العالم الى أن يعرف ما أمره الله تعالى به في دينه بما لم يأمر ، به ابدا ، وأن حقيقة الاسلام وشرائعه قد بطلت بيقين ، وهذا انسلاخ عن به ابدا ، وأن حقيقة الاسلام وشرائعه قد بطلت بيقين ، وهذا انسلاخ عن

<sup>(</sup>۱) في الاصل د لأن »وهو خطأ (۲)كذا في الأصول الثلاثة وضبطها فورقم ١١ بكسر الباء واسكان النون وهو غير ظاهر لنا. فليحرر

الاسلام.أو أنها كلهاحق مقطوع على غيبها عندالله تعالى ، موجبة كلها للعلم ، لاخبار الله تعالى بانه حافظ لما انزل من الذكر ، ولتحريمه تعالى الحكم فى الدين بالظن والقول عليه بما لاعلم لنا به ، ولاخباره تعالى بانه قد بين الرشد من الغى . وليس الرشد الا ما أنزله الله تعالى على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم ، وفى فعله ، وليس الغى الا مالم ينزله الله تعالى على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم ، وهذا قولناوالحمد لله رب العالمين

قال على: فاذ قد صح هذا القول بيقين ، وبطل كل ما سواه . فلنتكلم بعون الله تعالى على تقسيمه فنقول وبالله تعالى نتأيد:

إننا قد أرمنا ولله الحمد أن تكون شريعة أمر بها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أو ندب اليها ، أو فعلها عليه السلام . فتضيع ولم تبلغ الى أحد من أمته ، اما بتواتر ، أو بنقل الثقة عن الثقة ، حتى تبلغ اليه صلى الله عليه وسلم . وأمنا أيضا قطعا أن يكون الله تعالى 'يفرد بنقالها من لأتقوم الحجة بنقله من العدول ، وأمنا أيضاً قطعا أن تكون شريعة يخطئ فيها راويها الثقة ، ولايأتى بيان جلى واضح بصحة خطئه فيه . وأمنا ايضا قطعا أن يطلق الله عن وجل من قد وجبت الحجة علينا بنقله على وضع حديث فيه شرع يسنده الى من تجب الحجة بنقله ، حتى يبلغ به الى رسول الله صلى الله عليه وسلم . وكذلك نقطع ونبت بان كل خبر لم يأت قط إلا مرسلا ، أو لم يروه قط الا مجهول أو مجرح ثابت الجرحة ، فانه خبر باطل بلا شك موضوع لم يقله رسول الله صلى الله موضوع لم يقله رسول الله صلى الله عليه وسلم ، اذ لوجازأن يكون حقا لكان ذلك شرعا صحيحا غير لازم لنا . لعدم قيام الحجة علينا فيها

قال على : وهذا الحسكم الذى قدمنا انماهو فيما نقله من اتفق على عدالته كالصحابة و ثقات التابعين ، ثم كشعبة وسفيان وسفيان (١) ومالك وغيرهم ،

<sup>(</sup>١) يريد سفيان الثوري وسفيان بن عبينة

من الأثمة في عصرهم و بعدهم الينا والى يوم القيامة ، وفي كل من ثبتت جرحته كالحسن بن عمارة وجابر الجعني وسائر المجرحين الثابتة جرحتهم. وأما من اختلف فيه فعدًله قوم وجرحه آخرون . فان ثبتت عندنا عدالته قطعنا على صحة خبره، وان ثبتت عندنا جرجته قطعنا على بطلان خبره، وان لم يثبت عندنا شي من ذلك وقفنا في ذلك ، وقطعنا ولا بدحمًا على أن غيرنا لا بدأن يثبت عنده أحد الأمرين فيه ، وليس خطؤنا نحن إن اخطأنا ، وجهلنا ان جهلنا ، حجة على وجوب ضياع دين الله تعالى . بل الحق ثابت معروف عند طائفة وان جهلته أخرى ، والباطل كذلك أيضا . كما يجهل قوم مانعلمه نحن آيضًا ، والفضل بيد الله يؤتيه من يشاء . ولا يصح الخطأ في خبر الثقة الا بأحد ثلاثة أوجه ، إما تثبت الراوى واعترافه بانه أخطأفيه ، واما شهادة عدل على أنه سمع الخبر مع راويه فوهم فيه فلان ، واما بان توجب المشاهدة بانه اخطأ قال على: وكذلك نقطع ونبت في كل خبرين صحيحين متعارضين ، وكل آیتین متعارضتین ، وکل آیة و خـبر صحیـے متعارضین ، وکل اثنین متعارضین لم يأت نص بين بالناسخ ، نهما . فان الحركم الزائد على الحركم المتقدم من معهود الا صل هو الناسخ ، وان الموافق لمعهود الاصل المتقدم ، هو المنسوخ قطعا يقينا للبراهين التي قدمنا من أن لدين محفوظ. فلو جاز أن يخفي فنيه ناسخ من منسوخ ، أو ان يوجد عموم لايأتي نص صحيم بتخصيصه ويكون المراد به الخصوص، لكان الدين غير محفوظ. ولكانت الحجة غير قائمة على أحد في الشريعة ، ولكنا متعبدين بالظن الكاذب المحرّم ، بل بالعمل بما لم يأمرالله تعالى قط مه . وهذا باطل مقطوع على بطلانه

قال على : فان وجد لنا يوما غير هذا ، فنحن تأثبون الى الله تعالى منه ، وهي وهـلة (١) نستغفر الله عز وجل منها ، وانا لنرجو أن لا يوجـد لنا ذلك (١) بفتح الواو واسكان الهاء يقال وهلت اليه وهلا من باب وعد ذهب وهمك اليه وانت تريد

## صفة من يلزم قبول نقله الاخبار

قال أبو محمد: واستدركنا برهانا في وجوب قبول خبر الواحد قاطعا، وهو خبر الله تعالى عن موسى عليه السلام: اذ جاءه هرجل من أقصى المدينة يسعى قال ياموسى إن الملا يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج انى لك من الناصين فرج منها خاتفايترقب (الى قوله تعالى) إن أبى يدعوك ليجزيك أجرماسقيت لنا (الى قوله تعالى) إنى أريد أن أنكحك إحدى ابنتى هاتين على أن تأجرنى ثمانى حجج » . الى آخر القصة ، فصدق موسى عليه السلام قول المنذر له ، وخرج عن وطنه بقوله ، وصو ب الله تعالى ذلك من فعله ، وصدق قول المرأة إن أباها يدعوه فضى معها ، وصدق أباها فى قوله انها بنته ، واستحل نكاحها وجاعها بقوله وحده ، وصوب الله ذلك كله ، فصح يقينا ماقلنا بان خبر الواحد مايضطر الى تصديقه يقينا والحد ما العالمين

قال على: وقد ذكرنا فى الباب الذى قبل هذا وجوب قبول نذارة العدل النافر للتفقه فى الدين ، فاذا كان الراوى عدلا حافظا لما تفقه فيه ، أوضابطا له بكتابه، وجب قبول نذارته. فان كان كثير الغلط والغفلة غير ضابط بكتابه، فلم يتفقه فيا نفر للتفقه فيه ، واذا لم يتفقه فليس ممن أمرنا بقبول نذارته ، ومن جهلنا حاله فلم ندر أفاسق هوأم عدل ، وأغافل هوأم حافظ أو ضابط ? ففرض علينا التوقف عن قبول خبره حتى يصح عندنا فقهه وعدالته وضبطه أوحفظه فيلزمنا حينئذ قبول نذارته ، أو تثبت عندنا جرحته ، أو قلة حفظه وضبطه فيلزمنا حينئذ قبول نذارته ، أو تثبت عندنا جرحته ، أو قلة حفظه وضبطه فيلزمنا اطراح خروه \* ثنا عبد الله بن يوسف بن نامى ثنا احد بن فتح ثنا

غيره ويجوز فتح الهاء فيها . ويقال أيضا وهل عن الشي وفي الشي يوهل وهلا ــ بفتح الهاء من باب فرح ــ اذا غلط فيه وسها.

عبد الوهاب بن عيسى ثنا احمد بن محمد ثنا احمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا أبو عامر الاشعرى ثنا أبو اسامة هو حماد بن اسامة عن بُريد(١) بن عبد الله عن أبى بردة عن أبى موسى عن النبى صلى الله عليه وسلم انه قال: ان مثل ما بعثنى الله به من الهدى والعلم كثل غيث أصاب أرضا فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء فانبتت السكلا والعشب الكثير، وكانت منها أجادب (٢) امسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا منها وسقوا ورعوا، وأصاب منها طائفة أخرى إنما هي قيعان لاتحسك ماء ولا تنبت كلاً. [فذلك مثل (٣)] من فقه في دين الله [ونفعه الله (٤)] عما بغثنى الله به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به \* وحدثناه عبد الرحمن بن عبد الله الهمدانى ثنا ابراهيم بن احمد البلخي ثنا الفربرى ثنا البخارى ثنا محمد بن العلاء ثنا حماد بن اسامة عن بزيد: فذكره باسناده ولفظه ، الا أنه قال مكان طيبة: نقية ، ومكان قيعان: قيعة واتفقا في كل ماعدا ذلك

قال على: وليساختلاف الروايات عيبا في الحديث اذا كان المعنى واحدا ، لا أن النبى صلى الله عليه وسلم صح عنه انه اذا كان يحدث بحديث كرره ثلاث مرات ، فنقل كل انسان بحسب ماسمع . فليس هذا الاختلاف في الروايات مما يوهن الحديث اذا كان المعنى واحدا

قال على : فقد جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث مراتب

<sup>«</sup> ١ » بضم الباء وفتح الراء المهملة

<sup>«</sup>٢» بالدال المهملة ، وهي صلاب الارض التي تمسك الماء فلا تشر به سريها . وقبل هي الارض التي لا نبات بها ، مأخوذ من الجدب وهو القعط كأنه جمع أجدب وأجدب جمع جدب ، مشل كلبوأ كلب وأكالب . قاله في اللسان . ووقع في الاصل بالذال المعجمة وهو خطا .

<sup>(</sup>٣) في الاصل «كذلك من »

<sup>«</sup>٤» في الاصل « وتفقه بما » وصححنا الموضعين من صحيح مسلم

أهل العلم دون أن يشذ منها شي ، فالارض الطيبة النقية هي مشل الفقيه الضابط لما روى ، الفهم للمعانى التي يقتضيها لفظ النص ، المتنبه على رد ما اختلف فيه الناس الى نص حكم القرآن ، وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم . واما الاجادب الممسكة للهاء التي يستقى منها الناس ، فهي مثل الطائفة التي حفظت ماسمعت أو ضبطته بالكتاب وأمسكته ، حتى ادته الى غيرها غير مغير ، ولم يكن لها تنبه على معانى الفاظ ماروت ، ولا معرفة بكيفية رد ما اختلف الناس فيه الى نص القرآن والسنن التي روت ، لكن نفع الله تعالى مهم في التبليغ فبلغوه الى من هو أفهم بذلك ، فقد أنذر رسول الله صلى الله عليه وسلم بهذا اذ يقول : فرب مبلغ أوعى من سامع . وكما روى عنه عليه السلام انه قال : فرب حامل فقه ليس بفقيه

قال أبو محمد: فمن لم يحفظ ماسمع ولا ضبطه ، فليس مثل الارض الطيبة ولا مثل الاجادب الممسكة للماء ، بل هو محروم معذور أو مسخوط، بمنزلة القيمان الستى لاتنبت السكلاً ولا تمسك الماء ، وفي هذا كفاية بيان وبالله تعالى التوفيق

قال على: فمن استطاع منكم فليكن من امثال الارض الطيبة ، فان حرم ذلك فمن الاجادب ، وليس بعد ذلك درجة فى الفضل والبسوق و نعوذ بالله أن نكون من القيعان . لكن من استقى من الاجادب ورعى من الطيبة فقد نجا وبالله تعالى التوفيق

قال على: فاذا روى العدل عن مثله كذلك خبراحتى يبلغ به النبى صلى الله عليه وسلم فقد وجب الأخذ به ، ولزمت طاعته والقطع به ، سواء أرسله غيره أو أوقفه سواه ،أو رواه كذاب من الناس ، وسواء روى من طريق أخرى أولم يرو الا من تلك الطريق ، وسواء كان ناقله عبدا أو امرأة أو لم يكن ، انما الشرط العداله والتفقه فقط . وان العجب ليكثر من قوم من المدعين أنهم

قائلون بخبرالواحد، ثم يعللون ماخالف مذاهبهم من الاحاديث الصحاح. بان يقولوا: هذا لم يروه الا فلان، ولم يعرف له مخرج من غير هذا الطريق

قال أبو محمد: وهذا جهل شديد وسقوط مفرط ، لا نهم قد اتفة وا معنا على وجوب قبول خبر الواحد والاخذ به ، ثم هم دأبا يتعللون فى ترك السنة بانه خبر واحد . والعجب أنهم يأخذون بذلك اذا اشتهوا ، فهذا محمد بن مسلم الزهرى له نحو تسعين حديثا انهرد بها عن النبي صلى الله عليه وسلم ، لم يروها أحد من الناس سواه ، وليس أحدمن الأئمة الاوله اخبار انفرد بها ، ما تعلل أحد من هؤلاء المحرومين فى رد شى منها بذلك ، فليت شعرى ما الفرق بين من قبلوا خبره ولم يروه احد معه ، وبين من ردوا خبره لا نه لم يروه أحد معه ، وهل فى الاستخفاف بالسنن أكثر من هذا

وأيضا: فان الخبر وان روى من طرق ثلاثة أو اربعة أو أكثر من ذلك فهو كله خبر واحد، من أثبت شيئامن ذلك أثبت خبر الواحد، ومن نفي خبر الواحد نفى كل ذلك واحدة، وهى أن كل مالا الواحد نفى كل ذلك واحدة، وهى أن كل مالا يضطر الى التصديق عندهم ولم يوجب القطع على صحة مغيبه لديهم، فهو خبر واحد. وهذه عندهم صفة كل مالم ينقل بالتواتر فقد تركوا مذهبهم وهم لايشعرون ، أو يشعرون ويتعمدون ، وهدذه اسوأ وأقبح ونعوذ بالله من الخذلان

قال على: وأما المدلس ، فينقسم قسمين:

أحدها ، حافظ عدل ربما ارسل حديثه ، وربما اسنده ، وربما حدث به على سبيل المذاكرة أو الفتيا أو المناظرة ، فلم يذكرله سندا . وربما اقتصر على ذكر بعض رواته دون بعض ، فهذا لا يضر ذلك سائر رواياته شيئاً لا أن هذا ليسجرحة ولا غفلة ، لكنا نترك من حديثه ما علمنا يقينا أنه ارسله وما علمنا أنه اسقط بعض من في اسناده ، و نأخذ من حديثه ما لم نوقن فيه شيئا

من ذلك . وسواء قال اخبرنا فلان ، أو قال عن فلان، أو قال فلان عن فلان . كل ذلك واجب قبوله ، مالم يتيقن انه أورد حديثا بعينه ايرادا غير مسند ، فان أيقنا ذلك تركنا ذلك الحديث وحده فقط واخذنا سائر رواياته . وقد روينا عن عبدالرزاق بن هام قال كان معمر يرسل لنا أحاديث ، فلما قدم عليه عبدالله بن المبارك اسندها له . وهذا النوع منهم كان جلة أصحاب الحديث وأئمة المسلمين كالحسن البصرى وأبى اسحق السبيعى ، وقتادة بن دعامة ، وعمرو بن دينار ، وسليان الاعمش ، وأبى الزبير ، وسفيان الثورى ، وسفيان بن عيينة وقد أدخل على بن عمر الدارقطنى فيهم مالك بن انس ، ولم يكن كذلك ولا يوجد له هذا الافى قليل من حديثه ارسله مرة واسنده أخرى

وقسم آخر ،قد صبح عنهم اسقاط من لاخير فيه من اسانيدهم عمدا ، وضم القوى الى القوى تلبيسا على من يحدث ، وغرورا لمن يأخذ عنه ، و فصرا لما يريد تأييده من الاقوال ، ممالو سمى من سكت عن ذكره لكان ذلك علة ومرضا في الحديث . فهذا رجل مجرح ، وهذا فسق ظاهر واجب اطراح جميع حديثه ، صبح انه دلس فيه أو لم يصبح انه دلس فيه وسواء قال سمعت ، أو أخبرنا أو لم يقل .كل ذلك مردود غير مقبول لانه ساقط العدالة ، غاش الحمل الاسلام باستجازته ما ذكرنا ، ومن هذا النوع كان الحسين بن عمارة ، وشريك بن عبد الله القاضى ، وغيرهما

قال على: ومن صح انه قبل التلقين ولو مرة ، سقط حديثه كله . لا نه لم يتفقه فى دين الله عز وجل ، ولا حفظ ماسمع ، وقد قال عليه السلام: نضر الله امرأ سمع منا حديثا حفظه حتى بلغه غيره . فانما أمر عليه السلام بقبول تبليغ الحافظ، والتلقين هو ان يقول له القائل: حدثك فلان بكذا ويسمى له من شاء من غير أن يسمعه منه . فيقول: نعم . فهذا لا يخلو من احد وجهين ، ولا بد من احدها ضرورة . اما ان يكون فاسقا يحدث بما لم يسمع ،

أو يكون من الغفلة بحيث يكون الذاهل العقل المدخول الذهن، ومثل هذا لا يلتفت [له] (١) لانه ليسمن ذوى الالباب، ومن هذا النوع كان سماك ابن حرب، اخبر بانه شاهد ذلك منه شعبة الامام الرئيس ابن الحجاج

قال على : ومما غلط فيه بعض اصحاب الحديث أن قال فلان يحتمل فى الرقائق ، ولا يحتمل فى الاحكام

قال ابو محمد: وهذا باطل لأنه تقسيم فاسد لا برهان عليه ، بل البرهان يبطله . وذلك انه لا يخلوكل احد في الارض من أن يكون فاسقا أو غير فاسق ، فان كان غير فاسق كان عدلا ، ولا سبيل الى مرتبة ثالثة . فالعدل ينقسم قسمين ، فقيه وغير فقيه . فالفقيه العدل مقبول في كل شي ، والفاسق لا يحتمل في شي ، والعدل غير الحافظ لا تقبل نذارته خاصة في شي من الأشياء ، لأن شرط القبول الذي نص الله تعالى عليه ليس موجودا فيه ، ومن كان عدلا في بعض نقله ، فهو عدل في سائره . ومن المحال أن يجوز قبول بعض خبره ، ولا يجوز قبول سائره الا بنص من الله تعالى أو اجماع في التغريق بين ذلك ، والافهو تحكم بلا برهان ، وقول بلا علم ، وذلك لا يحل في التغريق بين ذلك ، والافهو تحكم بلا برهان ، وقول بلا علم ، وذلك لا يحل في النفريق بين ذلك ، والافهو تحكم بلا برهان ، وقول بلا علم ، وذلك لا يحل فال على : وقد غلط ايضا قوم آخرون منهم . فقالوا : فلان أعدل من فلان وراموا بذلك ترجيح خبر الأعدل على من هودونه في العدالة

قال على: وهذا خطأ شديدوكان يكنى من الرد عليهم أن نقول لهم: انهم أثرك الناس لذلك ،وفي اكثر أمرهم يأخذون بماروى الأول عدالة ويتركون ما روى الأعدل ، ولعلنا سنورد من ذلك طرفا صالحا ان شاء الله تعالى ، ولحن لا بد لنا بمشيئة الله تعالى من ابطال هذا القول بالبرهان الظاهر ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم

فاول ذلك: ان الله عزوجل لم يفرق بين خبر عدلوخبر عدل آخر أعدل

<sup>«</sup>١١ سقط في الأصل

من ذلك ، ومن حكم في الدين بغير أمر من الله عز وجل أو من رسوله عليه السلام أو اجماع متيقن مقطوع به منقول عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فقد قفا ماليس له به علم ، و فاعل ذلك عاص لله عز وجل لانه قد نهاه تعالى عن ذلك ، وانما أمر تعالى بقبول نذارة النافر الفقيه العدل فقط ، وبقبول شهادة العدول فقط، فمن زاد حكمافقد اتى بمالا يجوز له، وتركمالم يأمره الله تعالى بتركه ، وغلب مالم يأمره الله عز وجل بتغليبه

قال على : وايضا فقد يعلم الاقل عدالة مالا يعلمه من هو أتم منه عدالة ، وقد جهل ابو بكر وعمر ميراث الجدة ، وعلمه المغيرة بن شعبة ومحمد بن مسلمة وبينهما وبين ابى بكر وعمر بون بعيد الا أنهم كلهم عدول. وقد رجع ابو بكر الى خبر المغيرة فى ذلك ، ورجع عمر الى خبر مخبر أخبره عن املاص(١) المرأة. ولم يكن ذلك عند عمر، وذلك المخبر بينه وبين عمر في العدالة درج، وايضا فان كل ما يتخوف من العدل فانه متخوف من أعدل من في الارض بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وايضا فلو شهد ابو بكر وحده ما قبل قبولا لا يوجب الحكم بشهادته ، ولو شهدعدلان من عرض الناس قبلا ، فلا معنى للاعدل. وايضا فان العدالة إنما (٢) هي النزام العدل؛ والعدل هو القيام بالفرائض واجتناب المحارم والضبط لما روى واخبربه فقط ، ومعنى قولنا فلان أعدل من فلان أى انه اكثرنوافل في الخير فقط ، وهذه صفة لا مدخل لها في العدالة إذ لو انفردت من صفة العدالة التي ذكرنا لم يكن فضلا ولا خيرا، فاسم العدالة مستحق دونها كما هو مستحق معها سواء سواء، ١٦» أملصت المرأة وهي مملص رمت ولدها لغير تمام • وفي الحديث ( ان عمر سأل عن املاص المرأة الجنين فقال المغيرة بن شعبة : قضى فيه النبي صلى الله عليه وسلم بغرة » أراد بالمرأة الحامل تضرب فتملص جنينها أى تزلقه قبل وقت الولادة . قاله في اللسان

<sup>«</sup> الأصل « فانما »

ولا فرق . فصح انه لا يجوز ترجيح رواية على أخرى ، ولا ترجيح شهادة على أخرى ، بان أحد الراويين أو احد الشاهدين أعدل من الآخر ، وهذا الذى تحكموا به انما هو من باب طيب النفس، وطيب النفس باطل لامعنى له ، وشهوة لم يأذن بها الله تعالى ولا رسوله صلى الله عليه وسلم ، وانما هو حق فسواه طابت النفس عليه أو كرهته فهو لهما لازم، أو باطل فسواء طابت النفس عليه أو كرهته فهو حرام عليها ، وهذا من باب اتباع الهوى . وقد حرم الله تعالى ذلك قال عز وجل : « واما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فان الجنة هى المأوى » : وقال تعالى : « ومن اصل بمن اتبع هوا من بغير هدى من الله » . فن حكم في دين الله عز وجل بما استحسن وطابت نفسه عليه دون برهان من نص ثابت أو اجماع ، فلا احد اصل منه ، وبالله تعالى نعوذ من الحد ذلان . الآ من جهل ولم تقم عليه حجة ، فالخطأ لاينكر ، وهو معدور مأجور ، ولكن من بلغه البيان وقامت عليه الحجة فتادى على هواه فهو فاسق عاص لله عز وجل

قال على: ووجدنا الله تعالى لم يرض فى القبول فى الشهادة بزنا الأمة الا اربعة عدول لا أقل، وانما فى ذلك خمسون جلدة وتغريب نصف عام، ووجدنا كم قد وافقتمونا على القبول فى اباحة دم المسلم ودماء الجماعة بائنين، وكذلك فى القذف والقطع، فاين طيب النفس ههنا. فهذا وغيره يجب قبول ماقام الدليل عليه، وسواء طابت عليه النفس أولم تطب

قال على: والمرأة والرجل والعبد في كل ما ذكرنا سواء، ولا فرق. ولم يخص تعالى عدلا من عدل ،ولا رجلا من امرأة ،ولا حرا من عبد

قال على: وبما ذكرنا ههنا يبطل قول من قال: هذا الحديث لم يرو من غير هذا الوجه ، ثم قال: انما طلبنا كثرة الرواة على استطابة النفس ، فان اعترضوا بقول ابراهيم عليه السلام اذ يقول: « رب ارنى كيف تحيى الموتى » الآية

قيل لهم: أفترون يقين الخليل عليه السلام كان مدخولا قبل أن يرى احياء الطير، فان قلتم هذا كفرتم، ولو لم يره الله تعالى ذلك \_كالم ير موسى ما سأل ما تخالج ابراهيم شك في صحة احياء الله تعالى الموتى، وكذلك نحن ان وجدنا الحديث مرويا من طرق كان ذلك ابلغ في الحجة عند المخالف فقط، وان عدمناه فقد النما القبول لنقل الواحد بالحجاج التي قدمنا، وقد بينا على أي وجه طلب ابراهيم ما طلب في كتابنا في الملل والنحل

قال على: ومن عدله عدل وجرحه عدل فهو ساقط الخبر ، والتجريح يغلب التعديل لانه علم زائد عند المجرح لم يكن عند المعدل ، وليس هذا تكذيبا للذى عدل بل هو تصديق لهمامها ، فان قال قائل : فهلا قلتم بل عند المعدل علم لم يكن عند المجرح . قيل له : كذلك نقول ونصدق كل واحد منهما ، فاذا صح خبرها معا عليه فلا خلاف فى ان كل من جمع عدالة ومعصية فاطاع فى قصة وصلى وصاموزكى ، وفسق فى أخرى فزنى أو شرب الحر ، أو اتى كبيرة أو جاهر بصغيرة فانه فاسق عند جميع الأمة بلا خلاف ، ولا يقع عليه اسم عدل . ولو لم يفسق الا من تمحض الشر ولا يعمل شيئا من الخير عليه اسم عدل . ولو لم يفسق الا من تمحض الشر ولا يعمل شيئا من الخير بان فينا عدولا وفساقا بنص القرآن ، ورضا وغير رضا . بيان ماقلنا ، ولو أخذنا بالتعديل واسقطنا التجريح لكنا قد كذبنا المجر وذلك غير جائز ، وهكذا القول فى الشهادة ولا فرق

قال على: ولا بقبل فى التجريح قول أحد الآحتى يبين وجه تجريحه ، فان قوما جرحوا آخرين بشرب الحمر، وانما كانوا يشربون النبيذ المختلف فيه بتأويل منهم اخطأوا فيه ولم يعلموه حراما ، ولو علموه مكروها فضلا عن حرام ما اقدموا عليه ورعا وفضلا. منهم الاعمش وابراهيم وغيرها من الائمة رضى الله عنهم ، وهذا ليس جرحة لا نهم مجتهدون طلبوا الحق فاخطؤه

ولا يكون الجرح في نقلة الأخبار الاباحد أربعة اوجه، لاخامس لها: الاقدام على كبيرة قد صح عند المقدم عليها بالنص الثابت أنها كبيرة (١) . الثانى الاقدام على ما يعتقد المرء حراما، وان كان مخطئا فيه قبل أن تقوم الحجة عليه بأنه مخطى . والثالث المجاهرة بالصغائر التي صع عند المجاهر بها بالنص أنها حرام ؟ وهذه الأوجه الثلاثة هي جرحة في نقلة الأخبار ، وفي الشهود، وفي جميع الشهادات في الاحكام، وهذه صفات الفاسق بالنص وباجماع من المخالفين لنا. وانما اسقطنا المستتر بالصغائر للحديث الصحيح في الذي قبل امرأة فاخبره عليه السلام: انصلاته كفرت ذلك عنه ، ولقوله عز وجل: « ان تجتنبوا كبائر ماتنهون عنه نكفر عنكم سيآتكم » . فن غفر الله له فحرام علينا أن نثبت عليه ماقد غفر الله تعالى له ، وكذلك التائب من الكبائر ومن الكفر أيضا فهو عدل، وليسهذا من باب ثبات الحد عليه فى شى ما لان الملامة ساقطة عن التائب ؛ والحد عنه غير ساقط. على حديث ماعز: فان النبي صلى الله عليه وسلم رجمه بعدتوبته وامر بالاستغفار له ونهى عن سبه ، وانما قلنا: إن المجاهرة بالصغائر جرحة للاجماع المتيقن على ذلك ، وللنص الوارد من الأم بإنكار المنكر. والصغائر من المنكر لأن الله تعالى أنكرها وحرمها ونهى عنها ، فن اعلن بها فهو من أهل المنكر ، ومن كان من أهل المنكر فقد استحق التغيير عليه بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، فان لم يستطع فبلسانه ، فان لم يستطع فبقلبه ، وذلك اضعف الايمان». ومن كان من أهل المنكر في الدين فهو فاسق ، لا ن المنكر فسق والفاسق لايقبل خبره. وصح بما قدمنا أن المستتر بالصغائر ايس صاحبه فاسقا، ولا يجب التغيير، عليه، ولا الانكار عليه . لا نه لم يُرَ منه مايلزمنا فيه تغيير ولا انكار ولا تعزير . ولو أن أمرأ

<sup>(</sup>۱) فى رقم ۱۱: أنها حرام

شهد على آخر بأنه يتستر بالصغائر لكانت شهادة الشاهد عليه بذلك مردودة وكان ملوما، ولم يجز أن يقدح ذلك في شهادة المستتر بها، لوجهين : أحدها أنه لا ينجو أحد من ذنب صغير ، والثاني انه معفو عنه، ولو شهد على احد انه يتستر بكبيرة، لقبلت شهادته عليه . ولردت شهادة المتستر بها الأنها ليست مغفورة الا بالتوبة ، أو برجوح الميزان عند الموازنة يوم القيامة

قال على: والوجه الرابع، ينفرد به نقلة الاخبار دون الشهود في الاحكام وهو أن لا يكون المحدث الآفقيها فيما روى ، أى حافظا، لأن النص الواردفي قبول نذارة النافر للتفقه انماهو بشرطأن يتفقه فىالعلم، ومن لم يحفظ ماروى فلم يتفقه ، واذا لم يتفقه فليس ممن أمرنا بقبول نذارته ، وليس ذلك في الشهادة لأن الشرط في الشهادة اعاهى العدالة فقط بنص القرآن. فلا يضر الشاهد أن يكون ممروفا بالغفلة والغلط، ولا يسقط ذلك شهادته الا أن تقوم بينة بانه غلط فى شهادة ما، فتسقط تلك التى غلط فيها. فقط ، ولا يضر ذلك شهادته فى غيرها ، لاقبل الشهادة ولا بعدها، بل هو مقبول أبدا . ولا يحل لا حد أن يزيد شرطالم يأت به الله تعالى . فقد قال عليه السلام : «كل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل ولوكان مائة شرط ». فن شرط فى العدل فى الشهادة خاصة أن يكون غير معروف بالغلط، فقد زاد شرطا ليس فى كتاب الله عز وجل ،فهو مبطل فيه. والتدليس الذي ذكرنا انه يسقط العدالة هو احدى الكبائر. لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: من غشنا فليسمنا. ولا غش في الاسلام أكر من اسقاط الضعفاء من سند حديث ليوقع الناس فى العمل به وهو غير صحيح ولقوله عليه السلام: « الدين النصيحة». وواجب ذلك لله تعالى ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم ، ومن دلس التدليس الذي ذممنا ، فلم ينصح لله تعالى ، ولا لرسوله عليه السلام في تبليغه عنهما ، ولا نصح للمسلمين في التلبيس عليهم حتى يوقعهم فيما لايجوز العمل به

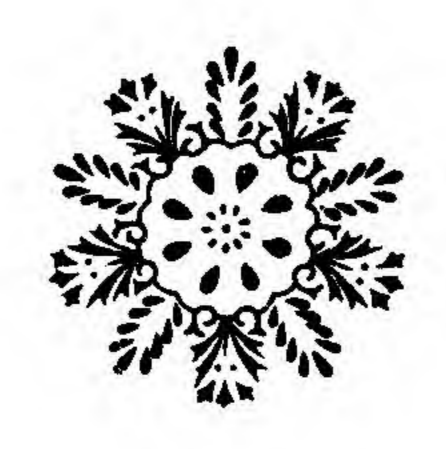
قال على: واما من أقدم على ما يعتقده حلالا ، فما لم يقم عليه في تحريمه حجة فهو معذور مأجور وانكان مخطئا، واهل الآهواء معتزليهم ومرجئيهم وزيديهم واباضيهم بهذه الصفة، الا من أخرجه هواه عن الاسلام الى كفر متفق على انه كفر. وقد بينا ذلك في كتاب الفصل. أو من قامت عليه حجة من نص أو اجماع فتمادى ولم يرجع فهو فاسق ، وكذلك القول فيمن خالف حديث النبي صلى الله عليه وسلم لتقليد أو قياس \_ولا فرق \_ أو من سبأحد الصحابة رضى الله عنهم ، فان ذلك عصبية \_ والعصبية فسق \_ . وصدق أبو يوسف القاضى إذ سئل عن شهادة من يسب السلف الصالح. فقال: لو ثبت عندى على رجل انه يسب جيرانه ماقبلت شهادته ، فكيف من يسب افاضل الامة ، الا أن يكون من الجهل بحيث لم تقم عليه حجة النص بفضلهم والنهى عن سبهم. فهذا لا يقدح سبهم في دينه أصلا، ولا ماهو أعظم من سبهم .لكن حكه أن يعلم ويعرف. فان تمادى فهو فاسق ، وان عاند فى ذلك الله تعالى أورسوله صلى الله عليه وسلم فهو كافر مشرك. ولو أن امرأ بدُّل القرآن مخطئًا جاهلا، أو صلى لغير القبلة كذلك، ماقدح ذلك في دينه عند احد من أهل الاسلام، حتى تقوم عليه الحجة بذلك فان تمادى فهو فاسق، وان عاند الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم فهوكافر مشرك

قال على : وقد علل قوم احادیث بان رواها ناقلها عن رجل مرة ، وعن رجلمرة أخرى

قال على: وهذا قوة للحديث وزيادة فى دلائل صحته، ودليل على جهل من جرح الحديث بذلك ، وذلك نحو أن يروى الاعمش الحديث عن سهيل عن أبى صالح عن أبيه عن أبى هريرة . ويرويه غير الاعمش عن سهيل عن أبيه عن أبى سعيد قال على : وهذا لامدخل للاعتراض به لأن فى الممكن أن يكون أبو صالح سمع الحديث من أبى هريرة ، ومن أبى سعيد ، فيرويه مرة عن هذا ومرة عن

هذا. ومثل هذا لا يتعلل به فى الحديث الا جاهل أو معاند، ونحن نفعل هذا كثيراً لا ننا نروي الحديث من طرق شى، فنرويه فى بعض المواضع من احد طرق ، ونرويه مرة أخرى من طريق ثانية، وهذا قوة للحديث لا ضعف. وكل ماتعللوا به من مثل هذا وشبهه فهى دعاوى لا برهان عليها ، وكل دعوى بلا برهان فهى ساقطة . وكذلك مارواه العدل عن أحد عدلين شك فى احدها أيّهما حدثه ، الا أنه موقن ان أحدها حدثه بلاشك . فهذا صحييح يجب الاخذ به مثل أن يقول الثقة : ثنا أبو سلمة أو سعيد بن المسيب عن أبى هريرة فهذا ليس علة فى الحديث البتة ، لا نه أيهما كان فهو عدل رضا معلوم الثقة مشهور العدالة ، وأيضاً فان قالوا : إن الغذلة والخطأ من الاثنين أبعد منه من النلائة فلا أبعد منه من الواحد . قيل لهم: وهو من الأربعة أبعد منه من الثلاثة فلا يقبلوا الا ما رواه أربعة، وهكذا فيا زاد حتى يلحقوا بالقائلين بالتواتر \*

تم الجزء الأول من كتاب « الاحكام لاصول الأحكام» تأليف الامام الحافظ أبى محمد على بن احمد بن حزم الاندلسي الظاهري \* يتلوه الجزء الثاني أوله « فصل في المرسل » والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم



## فهرس الجزء الأول

- أ مقدمة الكتاب
- ٤ الخطبة وفيها بيان قوى النفس الانسانيه
- ٦ الباب الأول في الغرض المقصود من الكتاب
  - ١١ الباب الثاني في فهرس الكتاب وأبوابه
    - ١٣ الباب الثالث في إثبات حجم العقول
    - ٣٩ الباب الرابع في كيفية ظهور اللغات
- ٣٠ الباب الخامس في الالفاظ (الاصطلاحية) الدائرة بين أهل النظر
  - ٥١ فصل في حروف (المعانى التي) تتكرر في النصوص
- الباب السادس هل الاشياء في العقل قبل ورود الشرع على الحظر أم
   على الاباحة
  - ٦٠ فصل فيمن لم يبلغه الأمر من الشريعة
  - ٦٥ الباب السابع في أصول الاحكام في الديانة وأقسام المعارف
    - ٧٥ فصل في هل على النافي دليل أم لا
      - ٨٠ الباب الثامن في البيان ومعناه
      - ٨٤ الباب التاسع في تأخير البيان
    - ٩٥ الباب العاشر في الأخذ بموجب القرآن
- 97 الباب الحادى عشر فى الـكلام فى الاخبار (وهى السـنن المنقولة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم)
  - ١٠٤ فصل فيه أقسام الاخبار عن الله تعالى
- ١١٩ » في هل يوجب خبر الواحد العلم مع العمل أو العمل دون العلم
  - ١٣٨ صفة من يلزم نقله الاخبار
    - ١٥١ فهرس

